

## Katholische Universitäten.

Bon P. Albert M. Beif O. Pr., Universitats-Professor in Freiburg (Schweis). IV. (Schluis.)

37. Um die Leser nicht zu ermüden, wollen wir von allen weiteren Fragen absehen, die unser Gegenstand mit sich bringt. Deren find nämlich noch sehr viele und sehr schwerwiegende. Eine aber können wir nicht umgehen, denn sie hat sich wahrscheinlich jedem schon längst selber aufgedrängt.

Wie die Junger zum herrn sprachen: Ja, wenn die Dinge so sind, dann ift es doch wohl besser, gar nicht zu heiraten, so hat wahrscheinlich mancher bei sich gedacht: Soll man denn dann über=

haupt an katholische Universitäten denken?

Es wird wohl am besten sein, wir sprechen hier mit der größten Geradheit und Offenheit. Wir wollen zwar niemand unsere Meinung aufdrängen, aber wir geftehen, baff wir für unfere Person es als unrecht ansehen, wenn man mit bem Geftandnis von unleugbaren Uebelftänden zurückhält. Daran foll uns nicht einmal die Besorgnis hindern, es könnten schadenfrohe Gegner unserer Sache Bugeftandniffe an die Wahrheit zu unserem Schaben ausbeuten.

Wir wollen uns übrigens auch vor dem entgegengesetten Extrem hüten, jener Tadelfucht, die sich in den Glauben an die geiftige Inferiorität der Ratholiken fo verbeißt, dass fie an allem, was katholisch heißt, nicht ein gutes Haar last, während an unsern Gegnern alles groß, bewunderungswürdig und unnachahmlich fein foll. Dieser Beift ber Berbitterung, ber bei uns Mücken seiht und drüben Kameele verschluckt, kann auch nicht dazu dienen, der Wahrheit eine Gaffe zu bahnen.

Die Wahrheit über alles! Dieses Wort muss hier, wie immer, die Losung für uns fein. Das Bekenntnis ber Wahrheit fann uns nicht schaden. Reine Furcht darf uns zu Abschwächung, feine noch fo trube Erfahrung zu Uebertreibungen hinreißen. Mögen fich bie Menschen, und gerade jene, von benen man das Höchste erwarten sollte, einer großen Sache gegenüber klein bezeigen, das ist kein Grund zur Entmuthigung und keiner zur Berbitterung. Menschen sind immer Menschen, und seine es auch Gelehrte, denen die Verwirklichung eines erhabenen Planes in die Hände gelegt ist. Deshalb verdammt sie kein Christ, und kein besonnener Mann verzweiselt darob an der Durchsührung einer schweren Ausgabe.

Im Gegentheil, je kleiner die Menschen, umso größer erscheint das Ideal, dem sie sich nicht gewachsen erweisen. Zeigt sich sogar die Auslese der Menschheit oft bemitleidenswürdig schwach, wo es sich darum handelt, zum Ausdau des Reiches Gottes selbstlos Hand anzulegen, so ist das für alle, die zur Mitarbeit daran berusen sind, nur eine Mahnung mehr, auf alle hinderlichen Sonder= und Neben=absichten zu verzichten, sich Gott vorbehaltlos als Werkzeug zur Ausssührung seiner Absichten anzubieten und mit Anwendung der göttslichen und menschlichen Mittel, mit Gebet, mit Selbstverleugnung, mit energischer Arbeit und beharrlicher Pflichttrene dabei mitzuwirken.

- 38. Nun denn, dann machen wir auch nicht lange Umschweise, sondern sagen mit kurzen Worten, wie es ist. Der Versuch zur Grünsdung einer katholischen Universität ist ein gewagtes, ein gefährliches Experiment, und niemand darf sich darüber wundern, wenn es hier oder dort misklingen sollte.
- 39. Die nächste Gefahr liegt auf dem rechtlichen Boden. Diesen Punkt darf man ja nicht unterschätzen, denn er dient dazu, die übrigen Schwierigkeiten zu erklären und ins rechte Licht zu seizen, oder besser gesagt, zu zeizen, daß sie, wenn sie schon sonst ihrer Natur nach vielsach dieselben sind, die an jeder Universität überwunden werden müssen, doch an einer katholischen Universität weit ernstlichere Folgen nach sich ziehen können.

Ein Professor an einer katholischen Hochschule hat eine rechtliche Stellung, die völlig verschieden ist von der an jeder anderen Universität.

Wird ein Gelehrter, nehmen wir an aus Preußen, an eine bayerische oder eine österreichische Hochschule berusen, so wird er eben durch die Berusung Angehöriger und Unterthan des Staates, dem die Anstalt angehört. Somit ist er Untergebener des Cultusministers, und dieser ist sein Borgesetzter, ja, man darf es sagen, sein Herr. Der Prosessor weiß auch nur zu gut, dass seine ganze Existenz von

ihm abhängt. Er wird sich also wohl hüten, trop aller Begriffe von Freiheit, die er persönlich haben und auf dem Catheder vertheidigen mag, gegen den Minister eine Insubordination zu begeben, denn er weiß, dass er in diesem Fall nicht bloß von jeder Anstellung im ganzen Lande, sondern überall ausgeschlossen ware, ba in einem solchen Falle sämmtliche Regierungen die gleichen Interessen zu wahren, das heißt ihre Auctorität aufrecht zu halten hätten.

Ganz anders der Lehrer an einer katholischen Hochschule. Dieser bleibt Unterthan des Staates, dem er durch seine Geburt oder seine bisherige Stellung angehört. Der geistliche ober weltliche Obere, ber die Intereffen der Unftalt zu mahren hat, tann im gunftigften Falle nur eine Disciplinargewalt höchst fraglicher Art ausüben, wenn der Lehrer zu feinen Anordnungen oder zum Geifte des Ganzen in Widerspruch tritt. Was wird aber dann die Folge sein, wenn er versucht, von ihr Gebrauch zu machen?

Dajs ber Gemagregelte, angeblich wegen Beeinträchtigung seiner politischen und Menschenrechte, seiner persönlichen und wissenschaft= lichen Anschauungen, seiner nationalen Ehre, und Gott weiß, wegen was noch, zu feiner Regierung ober im Auslande zu deren Bertreter Buflucht nimmt, und dajs er die öffentliche Meinung feiner Lands= leute für sich zu gewinnen und auszubeuten sucht, ift bei der heutigen politischen Spannung, bei ber Empfindlichkeit des Nationalitäts= gefühls, und bei bem allgemeinen Sang gur Auflehnung wider die Auctorität eine leichte Sache. Das ist indes noch bas Geringere.

Beit schlimmer ift, dass ber Biderspenftige zum voraus die Gewissheit hat, bei allen, benen die Eriftenz einer katholischen Soch= schule ein Dorn im Auge ift, als Held der Lehr= und ber Gemiffens= freiheit, und als Opfer für die Freiheit der Wiffenschaft gefeiert zu merden.

Die allgemeine Sympathie ift also bem, ber sich an einer katholischen Hochschule missvergnügt ober widersetlich zeigt, so ge= wifs, wie bem glücklichen Bolfsjäger fein Schufsgeld. Bu fürchten hat er nichts, zu gewinnen vieles.

40. Unter biesen Umständen begreift sich leicht, bafs es für eine katholische Hochschule eine ganz andere Bedeutung hat, als unter anderen Berhältniffen, wenn man fagt: Bei einem öffentlichen Lehrer fommt alles auf seine moralische Solidität und Zuverlässigkeit an. In der That alles. An einer katholischen Universität ist die Persönlichkeit des Lehrers, seine religiöse und katholische Gesinnung, seine Ueberzeugungstreue, seine Opserwilligkeit, sein Eiser für das Gedeihen der Sache und für das allgemeine Beste, der einzige Schutz gegen den Missbrauch, den er von seiner Stellung machen könnte, und die einzige Bürgschaft für das Gelingen des Werkes.

Man braucht deshalb keinem einen Eid darauf abzunehmen, dass er sich durch Annahme einer Professur auf Lebenszeit an die katholische Universität binden wolle, man kann es einem nicht einmal verdenken, wenn er nur vorläusig eine Anstellung an ihr annimmt, in der Hoffnung, später an einer anderen Anstellung an ihr annimmt, in der Hoffnung, später an einer anderen Anstalt eine Unterstunft zu sinden. Aber man muß jedem zutrauen können, daß er, solange er in seiner Stellung als katholischer Lehrer verharrt, unverbrüchlich allen Ansorderungen entsprechen werde, die an diesen gemacht werden müssen, und dass er, falls er dies mit seinen Erschrungen oder mit seiner Geistesrichtung und seinen Anschauungen nicht mehr in Einklang bringen kann, seine freiwillig übernommenen persönlichen Verdindlichkeiten in einer Weise lösen werde, die der von ihm selbst disher unterstützten Sache keinen Eintrag thut.

Das sind gewiss keine übertriebenen Forderungen, sie thun weder der Lehr- noch der Gewissensfreiheit Eintrag, und setzen nicht eine Ibealität des Geistes oder eine Volkommenheit des Herzeus voraus, von der man behaupten könnte, so etwas sei von sterblichen Menschen nicht zu verwirklichen.

41. Dessenungeachtet sind die Schwierigkeiten und die Gefahren, die sich gerade von hier aus erheben, groß und ernst.

Die Hauptgefahr liegt in der allgemeinen Geistesrichtung der Gebildeten überhaupt und der Gelehrten insbesondere. Das Herz ist ja bei vielen noch immer das alte katholische, aber die Denkweise ist, wie man sich mit Stolz ausdrückt, modern, das heißt dem Christensthum und ganz besonders dem Katholicismus fremd, ja seind. Die Lehren, die in den Volksschulen, an den Mittelschulen, auf den Hochsschulen in die Geister geworfen werden, mögen oft dem Wortlaute nach zur Noth mit denen des Katechismus in einen gewissen Ausgeleich zu bringen sein, aber die tiefsten und letzten Ansichten, aus denen sie hervorgehen, die ihnen dann auch ihr eigentliches Gepräge, ihre besondere Färbung und ihre Anziehungskraft verleihen, sind dem Geiste der Offenbarung entgegengesett.

In diesen Anschauungen sind wir alle erzogen und groß geworden, sie haben wir mit Stolz als die besten Errungenschaften der modernen Cultur betrachten gelernt, von ihnen sind wir durchbrungen bis ins Mark unserer Seele hinein, ihnen geben wir Ausdruck, nach ihnen suchen wir uns und denen, die wir zu unterrichten haben, die christlichen Heilswahrheiten zeitgemäß zurechtzulegen, ohne dass wir uns dessen recht bewusst werden, vielsach in gutem Glauben und in bester Absicht.

Man kann das alles nicht besser sagen, als es Döllinger gefagt hat: "Die große Mehrzahl der höheren Schulen ift in protestantischen Sänden, und die gesammte Literatur, wie sie seit hundert Jahren die Nahrung der höheren und mittleren Classen bildet, ift im weiteren Sinne protestantisch, das heißt sie ift hervorgewachsen aus dem großen Bruche mit der ganzen chriftlichen Vergangenheit. . . . Von der Ansicht, dass die chriftliche Kirche überhaupt eine Fehlgeburt sei und weit mehr Unheil und Lüge als Wahrheit und Segen über die Menschheit gebracht habe, gieng man aus. Die ganze Ge= schichte der chriftlichen Bölker war damit entseelt und trivialisiert. . . . So bildete fich jene Atmosphäre des Unglaubens, der Misachtung alles Chriftlichen, in der Seidenthum oder Islam heiterer, mensch= licher, poetischer erschien als die düstere galiläische Lehre von der Entsagung und Beiligung. . . . Der Widerwille gegen bas Chriften= thum, sobald es sich im Leben wie in der Wissenschaft geltend machen will, ist in den Regionen der Gebildeten allgemein".1)

Und nun sollen Lehrer, gebildet an den Hochschulen, wo diese Geistesrichtung ihren Hauptsitz hat, Lehrer, die alle ihren Antheil an diesen Anschauungen tieser eingesogen haben, als sie selber glauben, nun sollen sie plötzlich als Mitglieder einer katholischen Universität mit dieser unheimlichen galiläischen Lehre und deren Versechtern einen Lebensbund schließen, ja selber daran gehen, das Christenthum, wie Döllinger sagt, in der Wissenschaft geltend zu machen!

Wird dieses Experiment bei allen glücken? Muss man sich nicht darauf gefasst machen, dass mancher, der von der Größe dieses Gegensaßes bisher nicht entsernt eine Ahnung hatte, vor der Zumuthung zu einem so jähen Wechsel und beim Anblicke einer solchen Klust voll Entseßen umkehren wird?

<sup>1)</sup> Döllinger, Kirche und Kirchen, 388, ff.

42. Diese und ähnliche Erschütterungen sind aber an einer Hochschule umso bedenklicher, je näher die Gefahr liegt, dass sie nicht bloß von den zunächst Betheiligten aus Politik und Berechnung so dargestellt werden, als handle es sich um eine Beeinträchtigung für die Freiheit der Wissenschaft, sondern dass sie auch von andern in diesem Sinne aufgefast werden, und dass dann auch diese scheu und misstrauisch werden.

Federmann weiß, wie sehr unseren Gelehrten sammt und sonders die Worte Freiheit der Wissenschaft, Denkfreiheit, Lehrfreiheit, Unterzichtsfreiheit ins Herz gewachsen sind. Diese kostbaren Güter, heißt es, sind das Palladium der Universitäten, die unerlässliche Bedingung für wissenschaftlichen Fortschritt, das Rühremichnichtan jedes Mannes, der auf missenschaftliche Ehre hält. Mit ihnen stehen und fallen unsere Hochschulen, auf sie haben wir Prosess abgelegt, mit ihnen leben und sterben wir. Wer daran zu rütteln wagt, der hat es mit uns zu thun, den betrachten wir als unseren Feind.

Rechnen wir einige allzu starke Worte ab, und sehen wir ab von manchen aus persönlicher Gereiztheit über eine unliebsame Kritik hervorgehenden missbräuchlichen Anwendungen, so wüssten wir nicht, was an der Forderung von Freiheit für die Wissenschaft im allzemeinen zu tadeln wäre, wenn nicht ein Bedenken bestünde, das uns von vorneherein mit Argwohn erfüllt und sich alsbald, sowie wir der Sache näher auf den Grund sehen, nur zu sehr gerechtzertigt zeigt.

Niemand versteht ja das Wort Freiheit der Wissenschaft von Willfür und Zügellosigkeit im Denken und im Lehren. Wir zwar für unsere Person wollen einen nicht gleich verdammen, wenn er im Namen der Wissenschaft die Grundlagen der Logik, das Einmaleins, die Euklidischen Grundlehren, die Gesetze über die Fallgeschwindigfeit und den Luftdruck und ähnliche Lehren angreift. Wir zweiseln aber sehr, ob sich unter den Vorkämpsern für die Denksreiheit viele sinden werden, die in diesen Stücken so tolerant sind wie wir.

Auch barüber wird im Ganzen, einzelne Liebhaber von Schrullen und von Ueberspanntheiten abgerechnet, kaum eine Meinungsverschiedenheit bestehen, dass, wie Mohl und Bluntschli sagen, die Berufung auf die Freiheit der Wissenschaft kein Recht gibt, Abgeschmacktheiten, Obscönitäten, läppische Possen, Beleidigungen und Ver-

<sup>1)</sup> Ziegler, der deutsche Student am Ende bes 19. Jahrhunderts, 31.

höhnungen des Nächsten, etwa gegen Collegen, Ehrenbeleidigungen und Verleumdungen vorzutragen und auf Untergrabung der öffentlichen Sitte oder auf Störung der staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung hinzuarbeiten.<sup>1</sup>)

Also jeder setzt, wenn er von Freiheit der Wissenschaft spricht, eine ganze Reihe von Schranken als selbstverständlich und unerlässlich voraus.

Warum spricht man dann doch von der "absoluten Schrankenlosigkeit des Gedankens",2) wenn man von ihr weder in der Logik, noch in den Naturwissenschaften, noch in der Moral, noch in der Politik und im socialen Leben etwas wissen will? Die Antwort ist sehr einfach: Weil man bei dem Wort Denkfreiheit immer entweder ausschließlich oder doch hauptsächlich an die religiösen Fragen denkt.

Rein ernster Mann verlangt, indem er Freiheit der Wissenschutzt begehrt, man solle ihn die Schranken einreißen lassen, die die Gebote über eheliche Treue und Wahrhaftigkeit und die Wahrung der Rechte von Mein und Dein ziehen. Wenn er sich selber Rechenschaft gibt über das, was er im Grunde seines Herzens meint, so wird er sinden, dass er damit sagen will: Ich werde mich denn doch nicht der Wissenschaft dazu bedienen, um der Vernunft oder der Sitte Gewalt anzuthun oder sicher stehende Thatsachen der Ersfahrung und der Geschichte in Abrede zu stellen; ich meine nur, dass ich der Berufung auf den Glauben und auf religiöse Meinungen in meiner wissenschaftlichen Thätigkeit keine Geltung zuerkennen kann.

Hätten alle diese Sachlage vor Augen, dann wäre das genannte Wort nicht so bedenklich, denn die einen würden sich hüten
es anzurusen, oder bei seiner Erwähnung in Aufregung zu gerathen
und die anderen würden es nicht so leicht missbrauchen können. So
aber glauben mitunter selbst die Bestgesinnten, jene, die sich für das
gute Recht des Christenthums einlegen, hätten in der That die Bissenschaft in ihren eigenen Rechten beeinträchtigt, und dann ist Berstimmung und Misstrauen unverweidlich. Welche Lage aber ein
solcher Irrthum an einer katholischen Universität schaffen muss, ist
leicht zu begreisen.

<sup>1)</sup> Mohl, Staatsrecht, Bölferrecht und Politik, III. 144. Bluntschli, Lehre vom modernen Staat (5) II. 485.

<sup>2)</sup> Ziegler, a. a. D. 31.

43. Unter den beiden eben genannten Voraussetzungen ist aber ebenso leicht zu begreifen, dass die Theologie an den Universitäten heute einen sehr schweren Stand hat.

Bei der tiefen Abneigung gegen die Lehren des Chriftenthums einerseits, und bei der Neigung, es stets als einen Angriff auf die Dent- und Lehrfreiheit zu betrachten, wenn man fordert, die Wiffenschaft solle auf die chriftlichen Wahrheiten Rücksicht nehmen, ist es unvermeidlich, dass die Theologie an den Universitäten ein Dasein fristet, das kein Mensch von Humanität seinem Todseinde wünschen möchte. Sie wird nur betrachtet wie ein Spion und Denunciant, wie ein Regersucher und Regerrichter, wie ein hemmschuh für den Fortschritt, wie ein Kerkermeister für die Freiheit, wie ein blinder Belot und Sicarier, wie eine Pflanzschule für pfäffische Anmagung und unbekehrbare Borniertheit. Die Personen mögen auf beiden Seiten von den besten Gesinnungen erfüllt sein und sich gegenseitig behandeln, wie es ihrem Stande geziemt, die peinliche und gespannte Lage bleibt auch dann die gleiche. Es ift eben die Kluft, die die Welt vom Christenthume trennt, und das innere Gefühl der Entfremdung, was diese unangenehme Verstimmung zur Folge hat, und daran ändert keine persönliche Haltung viel. Fehlt es dann auch noch an Personen, — und da braucht nicht einmal viel zu fehlen, dann ist der Bruch fertig und unheilbar.

Das Uebel wird noch verschlimmert durch die eigenthümliche Auffassung von der Wiffenschaft, die dermalen in den gelehrten Kreisen gang und gabe ift. Nur der allerdürrste Positivismus genießt heute noch die Anerkennung der Wiffenschaft. Selbst die Naturwissenschaften muffen sich forgfältig inacht nehmen, ja nur die Erscheinungen und Beobachtungen zu verzeichnen und nebeneinander zu stopfen. Wollen fie daraus irgendwelche Folgerungen ziehen, fo ift es um ihr Ansehen geschehen. Denn eigentlich ift nur Fotografieren die Thätigkeit, die Anspruch auf den Ruhm von Wissenschaftlichkeit verschafft. Wer in einer Handschrift um einen Klex, eine Rasur, einen vergilbten Buchstaben mehr entdeckt hat als seine Vorgänger, der hat alle aus dem Feld geschlagen. Wer sich aber mit Berarbeitung bes aufgehäuften Materials ober gar mit Speculation befasst, der ist für die Wissenschaft verloren. Der arme Gründer der Atademie, Plato, fame heute bei feiner Afademie zu Gnaden; sochstens die französische wurde ihm um feines Stiles wegen ben Mangel an Wissenschaftlichkeit verzeihen.

Dass da die Theologie keinen Anspruch auf einen Six an der Tafelrunde haben kann, versteht sich von selber. Nur mit Zähnesknirschen und mit abgewandtem Gesicht läst man sie noch immer den Platz einnehmen, den sie mit Berufung auf uralte Zeiten im Senat und bei öffentlichen Universitätsacten beansprucht. Es ist schwer zu sagen, welche Geringschätzung, um nicht zu sagen Versachtung sie in diesen Kreisen genießt. Nur wenn sie von Gott und vom Erlöser ebenso eiskalt spricht, — man nennt das vornehm — wie von einem sossielen Ichthyosaurier, nur wenn sie die Erklärung der heiligen Schrift in die trockenste, orientalische Geographie oder in endlose Erörterungen über Keilschriften und Hieroglyphen verswandelt, oder höchstens noch, wenn sie durch gewagte Neuerungen und durch Liebäugeln mit allem, was untirchlich und freisinnig ist, die Kirche in Berlegenheit bringt und die Gläubigen ärgert, dann ist sie "wissenschaftlich".

Und nun soll eben diese Theologie an den katholischen Universitäten als Wissenschaft wie alle übrigen gelten und als ebenbürtig im Kreise ihrer Schwestern behandelt werden! Das ist eine starke Zumuthung für solche Gelehrte, die an den modernen Universitäten den modernen Geist in sich aufgenommen haben, und es müsste mit Wundern zugehen, wenn ein Bersuch, dies in der Prazis durchzussühren, nicht auf mancherlei ernstliche Schwierigkeiten stoßen sollte. Zeigen sich dann vollends die Theologen auch als Menschen, oder geben sie sich eine jener Blößen, die sonst in den Kreisen der Gelehrten üblich sind, dann wird aus den Schwierigkeiten ein Krieg, und zwar einer, wie ihn nur Gelehrte führen können.

44. Vergegenwärtigt man sich nun aber nur das wenige, was hier ausgeführt wurde, so wird jedermann begreisen, mit welchem Rechte wir oben gesagt haben, dass bei einem öffentlichen Lehrer an einer katholischen Hochschule alles auf seinen moralischen Charakter ankonme.

In der That, Gelehrte, die ihre Bildung an den modernen Universitäten genossen haben, Gelehrte, die selber wohl nicht von ferne die inneren Schwierigkeiten geahnt haben, denen sie begegnen würden, als sie einen Ruf an eine katholische Universität annahmen, sie sind aller Ehre und aller Achtung und alles Ruhmes wert, wenn sie außharren, denn sie sind starke Charaktere, sie sind Männer im vollsten Sinne des Wortes, ein Ehrentitel, der gerade in den Kreisen der Gelehrten nicht eben allzu häusig verdient wird.

Eben darin nun aber, dass solcher Männer in diesen Kreisen nicht übermäßig viele sind, eben darin, sagen wir, liegt die große Schwierigkeit, um die es sich bei Gründung von katholischen Universitäten handelt. Das Geld ist lange nicht die größte. Männer braucht es, und die sind selten, meint Herodot.

45. Und nun nochmals: Ift es rathsam, katholische Univer-

fitäten zu gründen?

Dass es schwer ist, dass der Versuch gefährlich ist, das geht aus dem Gesagten wohl zur Genüge hervor.

Wen aber nicht eben das Gesagte davon überzeugt hat, dass es unbedingt nothwendig ist, den Bersuch zu machen, den wird wohl

nichts überzeugen.

Soll das Christenthum wieder in der Wissenschaft geltend gemacht werden, sollen die Kreise der Gebildeten, soweit sie noch der Kirche angehören, nicht völlig jenem Geiste versallen, den man hinter dem Namen Freiheit der Wissenschaft verschanzt und verbirgt, so müssen katholische Hochschulen ins Leben treten.

Sanz von selbst, vielleicht nicht ganz ohne unsere Schuld, ist es dahin gekommen, wohin es Julian durch Lift und Gewalt bringen wollte: Die Galiläer sind wie ausgeschlossen von den höheren Aemtern, von den Lehrstühlen an den höheren Schulen. Im vierten Jahrshundert hat der Bersuch des Apostaten das gerade Gegentheil zur Folge gehabt. Die Zurückdrängung der Christen von den Staatsanstalten bewirkte, dass sie sich geistig frei machten, ihre eigenen Schulen gründeten, die Heiden durch die glänzendsten Leistungen der Wissenschaft und Beredsamkeit in Schatten stellten und in Kürze das ganze öffentliche Leben an sich rissen. Wenn uns der gerechte Zorn über unsere Ausschließung zu gleichem Eiser begeistert, kann mit Gottes Hilfe das zwanzigste Jahrhundert ebenfalls eine neue, schöne Blüte des katholischen Geisteslebens schauen.

## Ueber die Nothwendigkeit der guten Meinung.

Bon Domcapitular Dr. Frang Schmib in Brigen.

I. Berschiedene Lehranschauungen.

1. Die Frage über die Nothwendigkeit der sogenannten guten Meinung gehört zu jenen Fragen, die bis heute unter den Theologen eine ganz einheitliche Lösung nicht gefunden haben. Wir wollen es versuchen, zur Beleuchtung dieser Frage und ihrer Lösung einiges beizutragen. Zu diesem Zwecke müssen wir zunächst jene Ansichten,

bie auf diesem Gebiete mehr oder weniger als typisch zu gelten haben, in den Hauptzügen vorsühren. Als Theologen haben wir ausschließlich die übernatürliche Ordnung und die dieser Ordnung entsprechende Berdienstlichkeit der menschlichen Werke im Auge. Dies ist der Grund, warum wir uns im Folgenden mit den bekannten Untersuchungen der Moral Philosophie über die Verdienstlichkeit des menschlichen Handelns in der rein natürlichen Ordnung direct nicht besassen. Weil jedoch die Gnadenordnung die Natur keineswegs umstürzi, sondern veredelt, so werden wir im Berlaufe unserer Untersuchung gelegentlich auf gewisse Ausstellungen der Moral-Philosophie einige

Rücksicht zu nehmen gezwungen fein.

2. Bor allem finden sich Moralisten 1). Die über die Nothwendigkeit der guten Meinung folgende Grundfate aufstellen. 18 Jeder Mensch, der mit der Lehre des Evangeliums oder mit der übernatürlichen Offenbarung hinlänglich in Berührung gekommen ift, hat die Pflicht, all seine Werke in übernatürlicher Weise auf Gott ober auf sein übernatürliches Endziel hinzuordnen. Zum Beweise hiefür berufen sie sich vorzüglich auf zwei bekannte Stellen des Weltapostels: "Alles, was ihr thuet — schreibt derselbe — in Wort oder in Werf. das thuet alles im Namen des Herrn Jesu Christi".2) Und wieder: "Möget ihr essen oder trinken, oder etwas anderes thun, so thut alles zur Ehre Gottes".3) — 2° Sie setzen bei: Dass jene Worte des Upostels nicht etwa, wie manche annehmen, einen blogen Rath ent= halten, sondern ein förmliches Gebot aussprechen, ersieht man aus der allgemeinen Auslegung und Anschauung der Kirchenväter. Auch vom hl. Thomas und vom hl. Alfons wird diese Auffassung mit Ent= schiedenheit vertreten. — 3° Frägt man näherhin um den eigent= lichen Sinn oder um die Tragweite dieses Gebotes, so muss an demselben vor allem eine negative und eine positive Seite unterschieden werden, a) Das angezogene Gebot fordert nach seiner negativen Seite, dass der Mensch oder näherhin der Gläubige alle jene Werke unterlasse, die ihrem Wesen nach in keiner Weise zu Gott hingeordnet werden können oder - deutlicher gesprochen - dass der Christ jede Sunde meide. b) Was die positive Seite unseres Gebotes betrifft, jo ist damit keineswegs verlangt, dass jedes einzelne Werk durch eine eigene actuelle Meinung, das heißt durch einen eigenen Berftandes- und Willensact zu Gott hingeordnet werde Gine folche Forderung über= ftiege die Kräfte des Menschen; ce muss also die virtuelle Hinordnung aller Werke auf Gott oder die virtuelle gute Meinung ausreichen. — 49 Will man des weiteren die Sache bestimmter faffen und offener aussprechen, was zur gedachten virtuellen guten Meinung ftreng geiprochen noch hinreicht, jo gehen die Schulen auseinander. a) Thomas von Aguin und mit ihm die Thomistenschule nebst vielen anderen Theologen fagen: Das Gebot, das hier in Frage kommt, fällt im

Bgl. beispielsweise Staller, Epitome theologiae moralis tr. I. § 13.

2) Colos. 3, 17.

3) I. Kor. 10, 31.

Grunde mit dem Gebote, zu gewissen Zeiten einen inneren Uct der Gottesliebe zu erwecken, vollkommen zusammen. Wer also zur ge= hörigen Zeit, das ist öfters im Jahre oder allenfalls jeden Monat, den gebotenen Act der Gottesliebe zu erwecken nicht unterlässt, der hat auch dem oben gedachten Gebote genuggethan; aus der in befagtem Acte der Gottesliebe gegebenen Sinordnung des ganzen Menschen auf Gott, werden alle seine auf Gott irgendwie beziehbaren Werke, die Fortdauer des Gnadenstandes und der habituellen Liebe vorausgesett, wie von selbst im vollen und eigentlichen Sinne verdienstlich. b) Andere Theologen hingegen und namentlich die Augustinerschule behaupten, das Gebot der guten Meinung oder der hinordnung aller Werke auf Gott sei von dem Gebote, von Zeit zu Zeit einen Act der Gottesliebe zu setzen, wohl zu unterscheiden; es muffe somit dem hier gemeinten Gebote durch eigene Acte, bei= spielsweise durch förmliche Erweckung der guten Meinung an jedem Morgen oder am Unfang jedes ganz neuen Geschäftes genügegeleistet merben.

3. Eine bedeutende und bedeutsame Classe von Dogmatikern1) fommt der vorgelegten Auffassung nahe: aber man kann doch nicht behaupten, dajs sich ihre Auffassung mit der vorhergehenden vollständig decke. Sie sprechen sich über diesen Gegenstand bort aus, wo sie von den Bedingungen des übernatürlichen Verdienstes handeln. Unter den Bedingungen des eigentlichen oder des vollkommenen Berdienstes (meritum de condigno) begegnet uns bei ihnen außer anderen auch folgende: Das betreffende Werk muss in irgendwelcher Weise aus der Gottesliebe hervorgeben. Bur Begründung dieser Lehre beruft man sich namentlich auf mehrere Stellen der heiligen Schrift und auf verschiedene Aussprüche der heiligen Bater. Die wirksamsten unter denselben sind folgende. Im ersten Korinther-Briefe schreibt Paulus: "Wenn ich alle meine Güter zur Speisung der Armen austheilte und wenn ich meinen Leib zum Brennen hingabe, hatte aber die Liebe nicht, so nütte es mir nichts".2) Und Gregor der Große sagt: "Kein Grün besitzt der Schößling des guten Werkes, wenn er nicht an der Wurzel der Liebe bleibt".3) — Zur näheren Erklärung diefer Lehre fügen fie folgende Bemerkungen bei. Die fragliche Nothwendigkeit der Liebe darf nicht übertrieben werden. Es soll damit 1° nicht gesagt sein, dass im Grunde nur die Acte der Gottesliebe eigentlich verdienstlich jeien; 2° ebenjo wenig wird behauptet, dass andere Tugendwerke bloß insoferne wahre Verdienstlichfeit besitzen, als fie mit einem Acte der Gottesliebe in unmittelbarem Busammenhange stehen. Zu besagtem Zwecke ift also die Gottesliebe in zweisachem Sinne unumgänglich nothwendig: a) erstens als Habitus oder als ruhende Tugend, die der Seele im Verein mit der heilig-

<sup>1)</sup> Bgl. Albertus a Bulsano, Institutiones theologiae theor. tom. IV. § 480; Egger, Euchiridion theol. dogm. spec. ed. 1. n. 410. — 2) I Mor. 13, 3. — 3) In Evang. hom. 27. n. 1.

machenden Gnade bei der Rechtfertigung eingegossen wurde und mit ihr bleibend fortbesteht; b) insoferne alle Werke des Gerechten durch einen vorausgehenden Act der Gottesliebe virtuell auf Gott hinsgeordnet sein müssen. Uebrigens setzen diese Dogmatiker als selbsteverständlich voraus, dass nur allseitig gute und aus der actuellen Gnade hervorgehende Werke durch die übernatürliche Gottesliebe auf Gott und auf das übernatürliche Endziel hingeordnet werden können.

4. Gine zweite Classe von Dogmatifern 1) stellt in unserer Frage folgende Grundfätze auf. 18 Man fann und mufs im allgemeinen einen fünffachen Sinn unterscheiden, in dem die inneren Acte und die äußeren Werte des Menschen als auf Gott bezogen ericheinen können. a) Die erste und vollkommenste Urt dieser Hinordnung ist die actuelle gute Meinung, das ist jene Hinordnung eines Werkes auf Gott, die in einem dem Werke unmittelbar vorausgehenden Liebes= acte besteht. b) Die zweite ist die virtuelle und liegt in einem Liebesacte, der als solcher zwar schon aufgehört hat, aber innerlich noch nachwirft. e) Die dritte ist die habituelle; sie besteht darin, dajs der Handelnde sich im Stande der Gnade befindet und deshalb den Habitus der Gottesliebe in sich trägt. (1) Die vierte Urt der fraglichen Hinordnung unserer Werke zu Gott fann man die objective nennen. Sie setzt mit der zweiten voraus, dass der Gerechte seine Werke von Zeit zu Zeit durch einen formlichen Liebesact Gott aufopfert, nimmt aber dabei an, daß im betreffenden Falle die Nachwirkung der vorausgehenden Liebesacte vollständig aufgehört hat. e) Fünftens endlich tann man von einer inneren oder naturgemäßen, das heißt von einer im Wesen gewisser Tugendacte und Tugendwerke gelegenen Hinordnung auf Gott und auf das übernatürliche Endziel sprechen. Diese ist von der inneren und moralischen Büte des betreffenden Werkes verbunden mit dem Umstande, dass es unter dem Einfluss der Gnade zustande kommt, ganz und gar unzertrennlich. 2º Dieje grundlegenden Erläuterungen vorausgesett, jagen die vorerwähnten Dogmatiker: a) Weder die actuelle, noch die virtuelle, noch die objective Hinordnung auf Gott kann als zur wahren und vollen Verdienstlichkeit unserer Werke unumgänglich hingestellt werden. Die letztgenannte oder die objective ichon deshalb nicht, weil sie auf die fraglichen Werke gar keinen Ginfluss nimmt und jo zu ihrer Berdienstlichkeit in keinerlei Weise beizutragen vermag. Alle drei mitsammen nicht; weil eine berartige Forderung weder aus der Natur der Sache noch aus einer eigenen Anordnung Gottes zu erweisen ist. Ueberdies lässt sich diese Forderung mit der Lehre des Kirchenrathes von Trient über die Berdienstlichkeit unserer Werke3) nicht in Einklang bringen. Die habituelle Hinordnung der Werke auf Gott im oben gekennzeichneten Sinne ift zum vollkommenen Berbienste (meritum de condigno) allerdings erfordert; aber biejelbe

<sup>1)</sup> Bgf. Hurter, Compend. theol. dogm. III. n. 239; Dalponte, Compend. theol. dogm. n. 739. — 3) Sessio VI. c. 16.

reicht für sich allein zu besagtem Zwecke offenbar nicht aus, sonst müßten beim Gerechten ja auch die rein natürlichen Tugendwerke für übernatürlich verdienstlich ausgegeben werden. Es muß also neben dem Gnadenstande und der damit von selbst gegebenen habituellen Hinordnung unseres Handelns auf Gott und auf das übernatürliche Endziel der innere Zug (ordinatio connaturalis in Deum) oder die innere Beschaffenheit der jeweiligen Werke als ausschlaggebend angesehen werden. 3° Somit kann man schließlich den in sich recht bequemen Sat ausstellen: Die Frage nach der Verdienstlichkeit eines Werkes im theologischen Sinn fällt schließlich mit der

Frage nach der Uebernatürlichkeit desselben zusammen.

5. Die kleineren oder größeren Abweichungen, die in den vorgelegten Anschauungen zutage treten, haben einen mehrfachen Grund. Die Theologen, die wir an erster Stelle zu Wort kommen ließen, sind ihres Faches Moralisten. Als solche beschäftigen sie sich ent= weder ausschließlich oder doch vorzugsweise mit der Frage: Inwieweit besteht für den Menschen eine Verpflichtung, all seine Werke zu heiligen und für das Jenseits verdienstlich zu machen? Mit anderen Worten: Diese Theologen fümmern sich direct um das, was man als necessitas praecepti bezeichnet. — Die Theologen der zweiten und der dritten Gruppe reden als Dogmatiker und gehen als solche darauf aus, die unerlässlichen Bedingungen oder Erforder= nisse des übernatürlichen Verdienstes festzustellen. Uebrigens scheinen auch diese zwei Gruppen nicht ganz von der gleichen Absicht geleitet zu sein. - Jene, welche die britte und lette Auffassung vertreten, befassen sich formell mit der Frage: Sind nicht manche von jenen Bedingungen, die bei verdienstlichen Werken in der Regel zutreffen und unbestrittenermaßen als höchst wünschenswert erscheinen, ent= weder im allgemeinen oder doch in bestimmten Fällen, zum Beispiel bei Werken von ausgesprochener Gottgefälligkeit, streng genommen doch entbehrlich? Die Vertreter der zweiten Auffassung befassen sich formell mit der Frage: Wie heißen die Bedingungen, die unumgänglich erforderlich und zugleich vollkommen ausreichend sind, auf dass alle Werke des Menschen, die überhaupt als verdienstlich angesehen werden können — selbst die anscheinend gleichgiltigen (in= differenten) oder bloß natürlich guten Werke nicht ausgenommen — übernatürliche Verdienstlichkeit erlangen? — Zudem spricht die mittlere von den drei vorgeführten Ansichten ausschließlich von dem vollkommenen Berdienste (meritum de condigno), während die erste und die letzte Ansicht mehr oder weniger auch das unvollkommene Berdienst (meritum de congruo) im Auge behalten können und müssen.

6. Bei dieser Sachlage drängt sich die Frage auf: Reicht die Beachtung der soeben angedeuteten Gesichtspunkte aus, um die in den drei Gruppen der Theologen aufscheinenden Berschiedenheiten vollständig zu erklären oder reicht sie nicht aus? Im ersten Falle

bestände zwischen den vorgesührten Anschauungen kein eigentlicher Widerspruch. Daher könnte und müste man all diese Ansichten gleichsam zu einem Ganzen verschmelzen oder, wenn man lieber will, die eine nach der andern dazu benüten, die übrigen näher zu besteuchten und zu ergänzen. Im zweiten Falle steht man vor der Frage: Welche von den verschiedenen Ansichten ist und bleibt die richtige? Versolgen wir die Sache genauer; es wird sich zeigen, dass einerseits die allseitige Trennung von Moral und Dogmatif und andererseits das Bestreben, alles unter einen Gesichtspunkt zu bringen, der Aufsindung der vollen und unvermischten Wahrheit in unserer Frage nachtheilig war.

## II. Das Gebot ber guten Meinung.

7. Treten wir vor allem der erften Unsicht näher. Dieselbe gipfelt in der Behauptung: Jeder Chrift ift verpflichtet, all sein Denken und Handeln in übernatürlicher Weise auf Gott und auf sein übernatürliches Endziel hinzuordnen. — Wie man sieht, sind gar alle Werke ohne Ausnahme, selbst die geringfügigsten und anscheinend gleichgiltigen, wie Effen, Schlafen u. dal., dabei gemeint. Dies ergibt sich insbesondere aus der beigegebenen Begründung oder aus den angezogenen Schriftterten, die ja ausdrücklich vom Effen und Trinken reden. Da mus sich der aufmerksame Moralist sofort zur weiteren Frage veranlasst fühlen: Wie ernst ist diese wirkliche oder vorgebliche Verpflichtung? Ist sie eine schwere oder bloß eine leichte? — Was ist darauf zu antworten? — Soweit man mit dem hl. Thomas die Verpflichtung, von der wir reden, mit der Verpflichtung, zu gegebenen Zeiten Acte der Gottesliebe zu erwecken, verschmelzen zu sollen glaubt, ist diese Pflicht als solche im allgemeinen gewiss eine schwere zu nennen; denn die Verpflichtung, von Zeit zu Zeit, zum Beispiel mehrmals im Jahre die drei gött= lichen Tugenden zu üben, gilt bei den Moralisten allgemein als eine schwere. — Aber dabei hat der behutsame Moralist allerhand zu bemerken. Wie der Stand der heiligmachenden Gnade, so fteht nach der einstimmigen Lehre der Theologen auch die Gottesliebe nur mit der schweren Sünde in unversöhnlichem Widerspruche. Folglich liegt im Acte der Gottegliebe als solchem wesentlich nur der Wille eingeschlossen, all jene Werke, wozu man unter einer schweren Sünde verpflichtet ift, getreu zu erfüllen und auf Gott hinzuordnen. Der Wille, auch die lässliche Sünde zu meiden, oder in seinem ganzen Thun und Denken, beispielsweise felbst im Effen und Schlafen, Bottes Wohlgefallen im Auge zu haben, hat einen höheren als den ftreng pflichtgemäßen Grad der Gottesliebe zur Voraussehung. Nimmt man also einzig auf die geringfügigeren ober an fich gleichgiltigen Werke, wie Essen, Schlafen u. dgl., Rücksicht, so kann man mit Grund fragen: Sind jene Theologen, welche in den oben angesührten Worten des Bölkerlehrers fein formliches Gebot anerkennen wollen,

gar jo offen im Unrechte? — Wer indessen in jenen Worten ein förmliches Gebot, das über das allgemeine Gebot der Gottesliebe hinausgeht und insbesondere eine allseitige Hinordnung unserer Werke zum Gegenstande hat, herauslesen zu sollen glaubt, der sollte wenigstens nicht vergessen, die Bemerkung beizusetzen, das dies Gebot bezüglich der unbedeutenderen und insbesondere bezüglich der an sich gleichsgiltigen Werke jedenfalls nicht unter einer schweren Sünde verpflichtet, ja im Grunde von einem bloßen Rathe sich nicht viel unterscheidet.

8. Wollen die Moralisten, welche in den angeführten Worten des Apostels ein eigenes und allseitig ausgreifendes Gebot erblicken, volle Klarheit schaffen, so dürfen sie an einer weiteren Frage nicht leichten Sinnes vorübergeben. Wir meinen die Frage: Fordert jenes Gebot gerade die alleredelste Meinung, das ist eine folche, die mit der Gottesliebe zusammenfällt? — Ueber diese Rebenfrage in Rurze folgendes. Vor allem kann es keinem Zweifel unterliegen, dass die gute Meinung, die aus der vollkommenen Gottesliebe entspringt, nicht die einzige ist, die diesen Namen wahrhaft verdient. Warum soll ein im Glauben gründender Act der unvollkommenen Gottesliebe oder des Verlangens nach der himmlischen Seligkeit oder ein Act der Dankbarkeit, des Gehorsams nicht die Unterlage für eine gute Meinung im christ= lichen Sinne dieses Wortes zu bilden vermögen? Warum foll eine berartige Meinung in keinem Falle ausreichen? 1) Man entgegnet vielleicht: Der Apostel fordert durch die oben angezogenen Stellen jene Art der guten Meinung, die in der eigentlichen Gottesliebe fußt. Allein eine so bestimmte Bedeutung vermögen wir in den fraglichen Worten des Apostels nicht zu finden und wir stehen in dieser Auffassung nicht vereinzelt da.2) Unter der Boraussetzung, dass die frag-lichen Worte nur von der eigentlichen oder vollkommenen Gottesliebe verstanden werden können, macht sich ein neuer Grund geltend, in ihnen eher einen Rath als ein eigentliches Gebot zu erblicken. Sonft würde man nämlich schließlich zur Lehre des Bajus hingedrängt, dass alle Werke der Sünder Sünde seien. Dies ergibt sich aus folgender Erwägung. Die Worte des Apostels gelten offenbar allen Chriften, und somit neben den Gerechten auch den Sündern. Run fragen wir: Rann der Gunder unter der Boraussetzung, die wir hier bekampfen, einerseits Sünder bleiben und andererseits eine Handlung setzen, ohne dabei vom neuen zu fündigen? Unmöglich. Auf der einen Seite übertritt der Günder, der sein Handeln, zum Beispiel sein Almosengeben oder sein Essen und Trinken, nicht durch einen Uct vollkommener Liebe zu Gott hinordnet, das Gebot des Apostels und begeht somit dabei eine Sünde. Auf der anderen Seite ist der Act vollkommener

<sup>1)</sup> Schouppe fordert unter anderem zum vollkommenen Verdienste (meritum de condigno) in dieser Richtung nicht mehr als eine solche Meinung, wodurch das Werk zum Dienste Gottes und in Hinblick auf das übernatürliche Ziel versrichtet wird. (Elem. theol. dogm. voll. II. n. 382 vergl. Jungmann de gratia n. 368; Egger l. c. n. 417.) — <sup>3</sup>) Vergl. Jungmann l. c.

Gottesliebe nach katholischer Anschauung mit dem Zustande der Sünde durchaus unverträglich; und müste der Sünder somit im Falle, wo er das Gebot der guten Meinung nicht vernachlässigt, sosort aufhören Sünder zu sein. Man ist also durchaus genöthiget, wenigstens beim Sünder oder rücksichtlich des unvollkommenen Verdienstes (meritum de congruo) mit einer Meinung von geringerem Werte sich zufrieden zu geben. 1) Damit nehmen wir von den Moralisten Abschied.

III. Eine innere Nothwendigkeit für alle Fälle besteht nicht.

9. Die Dogmatiker der ersten Gruppe stellen, wie wir gesehen haben, den Satz auf: Jedes Werk, das im vollkommenen Sinne verdienstlich sein will, muß auf irgend eine Weise aus der Gottesliebe hervorgehen, das heißt, es muß wenigstens virtuell durch einen vorausgehenden Act eigentlicher oder vollkommener Gottesliebe veranlast sein. Aus den Texten der Heiligen Schrift und aus den Väterstellen, die sie zum Beweise ihrer These anführen, wird ersichtlich, dass die gestellte Forderung nicht bloß für Werke, die an sich gleichgiltig erscheinen, wie Essen oder Schlasen, sondern insgesammt für alle Werke mit Einschluss der ausgesprochensten Tugendwerke berechnet ist.

10. Die zweite Gruppe von Dogmatikern nimmt nicht die Werke des Gerechten oder des Christen überhaupt, sondern jene Werke, die sich als ausgesprochene Tugendwerke kennzeichnen und voraussetzlich unter dem Ginflujs der actuellen Gnade zustande fommen, zum Quegangspuntte ber einschlägigen Erörterung. Bon diesem Standpuntte aus kommen die betreffenden Gelehrten zu dem Schluffe: Huger der inneren Güte des Werkes, die naturgemäß eine Hinordnung auf Gott in sich schließt, verbunden mit der Uebernatürlichkeit desselben, die aus bem Einfluss ber Gnade sich ergibt und dem übernatürlichen Biele unterordnet, ift an und für fich keine weitere Hinordnung auf Gott und auf das übernatürliche Endziel ober — um mit den Moralisten zu reden — nichts von dem, was man gute Meinung zu nennen pflegt, unumgänglich nothwendig. Bei dem Gerechten oder beim vollkommenen Verdienste ist jelbstverftandlich überdies auch noch die besondere Hinordnung der handelnden Person auf Gott und auf das übernatürliche Endziel, wie sie in der heiligmachenden Gnade und in dem damit verbundenen Sabitus der Liebe gegeben ift , in Betracht zu ziehen. — Bum Beweise für diese Anschauung berufen sie sich neben der Natur der Sache selbst auf die Lehre des Kirchenrathes von Trient über die Verdienstlichkeit der guten Werke.

11. Der Kirchenrath äußert sich über diesen Lehrpunkt wie folgt: Cum ille ipse Christus Jesus tamquam caput in membra et tamquam vitis in palmites in ipsos justificatos virtutem jugiter influat, quae

<sup>1)</sup> Bon bem, was in Betreff bes Sünders gilt, liegt ber Rückschiefiglis auf ben Gerechten nahe Benn im Sinder Beweggrunde bes handelns von untergeordneter Gite ausreichend erscheinen, so werden dieselben je nach Umfländen auch bei ben Gerechten ausreichen können.

virtus bona eorum opera semper antecedit et comitatur, et subsequitur, nihil ipsis justificatis amplius deesse credendum est. quominus plene illis quidem operibus, quae in Deo sunt facta. divinae legi pro hujus vitae statu satisfecisse et vitam aeternam suo etiam tempore, si tamen in gratia decesserint, consequendam vere promeruisse censeantur. 1) Diese Worte beabsichtigen offenbar, die subjectiven Bedingungen des Verdienstes und insbesondere des vollkommenen Berdienstes vollständig anzugeben. Der actuelle ober virtuelle Einfluss der Liebe im Sinne der ersten Gruppe der oben eingeführten Dogmatiker ift dabei unerwähnt geblieben; denn die Forderung, dass die fraglichen Werke in Gott verrichtet seien, kann und muss nach der Kraft des Ausdruckes und nach dem ganzen Zu= sammenhange von dem Mitwirken der habituellen und actuellen Gnade verstanden werden. Besagter Ginfluss darf also in vollem Ernfte nicht gefordert werden. — Doch geben wir unserem Beweise eine greifbarere Gestalt. Petrus ist ex opere operato, das heißt durch die Kraft der Taufe oder des Bußsacramentes ohne begleitende oder vorausgehende vollkommene Reue und somit auch ohne begleitenden Act der eigentlichen Gottesliebe in den Stand der Gnade versett worden. Der Verpflichtung, bald nach der Rechtfertigung einen Act vollkommener Gottesliebe zu erwecken, wird er sich längere Zeit nicht bewusst; aber nebenher betet er unter dem Einfluss der actuellen Gnade, und gibt Almosen und erfüllt überhaupt seine Christenpflichten mit löblicher Treue. Wer den actuellen oder wenigstens den virtuellen Einfluss der Gottesliebe unter die nothwendigen Bedingungen des Berdienstes rechnet, der muß sagen: Betrus hat umsonst gearbeitet, umsonst Almosen gegeben, umsonst gebetet; wenigstens sind bei ihm all diese Werke nicht im vollen Sinne (de condigno) verdienstlich. Dagegen erheben sich die Dogmatiker der zweiten Gruppe und sagen: Die fraglichen Werke dieses Betrus haben all das, was der Kirchenrath von Trient zur wahren Berdienstlichkeit verlangt; sie muffen also als verdienstlich und zwar als vollkommen verdienstlich angesehen werben. Somit fann die actuelle oder virtuelle Hinordnung zu Gott durch einen vorausgehenden oder begleitenden Liebesact jedenfalls nicht den allseitig unerlässlichen Bedingungen, sei es des Verdienstes überhaupt oder auch nur des vollkommenen Verdienstes, beigezählt werden.

12. Eine zweisache Ausflucht könnte dem vorgeführten Beweise gegenüber versucht werden. Fürs erste nämlich könnte man die Annahme, auf die sich derselbe stützt, in dem Sinne beanständen, dass man sagt: Der Mensch hat nach der Lehre des hl. Thomas im Augenblicke, wo er zum Gebrauche der Bernunft kommt, die strenge Pflicht, sofort einen Act der vollkommenen Gottesliebe zu erwecken. Alehnsliches muß offenbar auch vom Erwachsenen gleich nach Erlangung der Rechtsertigung gelten. Erfüllt er diese Pflicht nicht, so verliert er

<sup>1)</sup> Sess. VI. cap. 16.

ben Stand ber Inade und somit auch die Fähigkeit, vollkommene Berdienste zu erwerben; erfüllt er besagte Pflicht, so ift mit deren Erfüllung auch bezüglich der erforderlichen guten Meinung das Nöthige geschehen. — Allein diese Ausflucht erweist sich bei genauer Prüfung als ungenügend. Vor allem darf nach der Mahnung besonnener Mora= liften 1) die Verpflichtung, nach Erlangung des Vernunftgebrauches unverzüglich einen Act der Gottesliebe zu erwecken, nicht übertrieben werden. Noch zurückhaltender muß man mit dieser Forberung bei Er= wachsenen sein, die durch das Bußsacrament (ex opere operato) ge= rechtfertiget werden; sonst wurde besagtes Rechtfertigungsmittel im Rusammenhalte mit der Rechtfertigung durch die vollkommene Liebes= reue (ex opere operantis) seinen eigenthümlichen Wert fast gänzlich einbüßen. Doch mag es mit dieser Verpflichtung wie immer bestellt sein, der forschende Theologe wird sich immer noch mit jenen Fällen auseinanderzusetzen haben, wo der Gerechtfertigte sich jener Pflicht nicht sofort bewusst wird. Ober warum soll in diesem Stücke für die ignorantia sive inadvertentia inculpabilis gar kein Spielraum offen bleiben?

13. Eine zweite Ausflucht wäre folgende: Solange der Gerechtfertigte feinen Act vollkommener Gottesliebe oder — um allgemeiner zu reden — keine förmliche gute Meinung erweckt hat, bleibt ihm von Seite Gottes jeder wahrhaft übernatürliche Gnadenbeistand vorbehalten; infolge dessen müssen all seine Werke, selbst die ausegesprochensten Tugendwerke wie Gebet und Almosengeben, des übernatürlichen Charakters und mithin auch der übernatürlichen Verdienstelichkeit entbehren. Wir wollen zugeben, dass diese Aussslucht keine metaphysische Unmöglichkeit in sich schließt. Allein dieselbe kennzeichnet sich sofort als ein widernatürliches Gewaltmittel. Zudem widerspricht die fragliche Annahme offenbar dem Kirchenrathe von Trient, demzusolge Christus dem Gerechtsertigten fort und fort übernatürliche Enadenkraft zussließen läst (in ipsos justisicatos virtutem jugiter influit.)

14. Was ift aber zu den Beweisen zu sagen, welche von der erften Gruppe der Dogmatiker für ihre Lehre und gegen die Ansicht der zweiten Gruppe vorgebracht werden? — Hier haben wir es zu-nächst mit der bekannten Stelle des ersten Korintherbriefes über die Nothwendigkeit der Liebe zu thun. Diese Stelle ist im hier gemeinten Sinne nicht beweiskräftig.<sup>2</sup>) Dieselbe enthält nichts anderes als eine

<sup>1)</sup> Bgl. Ballerini-Palmieri, Opus theol. morale tr. V. sect. 3. n. 17 seqq. — 2) Dass man den auf diese Stelle gestützten Beweiß der Gegner nicht auf die Spige treiben dars, zeigt solgende Erwägung. Nehmen wir an, Petrus ist durch das Bußsacrament ex opero operato gerechtsertigt worden und stirbt sossort, ohne einen Act der Gottessiede erweckt zu haben. Nimmt man den Text im Sinne der Gegner, so gehört Petrus in die Holle. Ver die Liebe nicht hat, das heißt im Sinne der Gegner, wer keinen Act der Liebe erweckt hat, dem nützt alles andere nichts, das heißt nicht bloß: der kann kein Verdienst besigen, sondern

sehr nachbrückliche Betonung des Gebotes der Nächstenliebe und allenfalls auch der ihr zugrundeliegenden Gottesliebe. Der Apostel spricht also an unserer Stelle nur den allgemein anerkannten Satz aus: Wer die zwei Grundgebote des göttlichen Gesetzes verletzt oder deren Befolgung in sträflicher Weise vernachlässiget, der geht selbst im Falle, dass er anderweitig heroische Werke aufzuweisen hätte, aus ewig verloren. Der Grund hievon ist allbekannt. Im gleichen Sinne sagt auch der Apostel Jacobus: "Wer das ganze Gesetz hält, aber nur Ein Gebot übertritt, der verschuldet sich an allen.")

15. Weniger Gefügigkeit zeigt die oben angeführte Stelle bes Papstes Gregorius. Allein es ist jedenfalls nicht unbedenklich, über einen einzigen Ausspruch irgend eines Kirchenlehrers oder auch über vereinzelte Texte mehrerer so weittragende Folgerungen aufzubauen; besonders wenn diese Folgerungen, wie in unserem Falle, mit den wohlgemeffenen Erklärungen einer späteren Kirchenversammlung nicht wohl in Einklang gebracht werden konnen. Doch besehen wir uns die Stelle selbst genauer. Dieselbe sagt formell nicht: Damit ein Werk vom Anfang an als lebendig gelten könne, muss es aus der Liebe hervorwachsen; sondern: das Werk muss an der Wurzel der Liebe haften bleiben, wenn es seine innere Kraft bewahren will. So kommen wir schließlich auch hier auf den Gedanken des Apostels Baulus zurück: Bei dem, der das Gebot der Liebe verlett, sind alle anderen Werke fraftlos, weil von Grund aus todt oder nachträglich ertödtet. In diesem Sinne heißt es an der gleichen Stelle: Quidquid praecipitur, in sola caritate solidatur.

IV. Die Nothwendigseit der guten Meinung für einzelne Werke.

16. So fennzeichnet sich unter den drei eingangs vorgeführten Lehranschauungen, was das Wesen und die inneren Bedingungen oder Eigenschaften des Verdienstes betrifft, die letzte als die richtige. Allein bei genauerem Zusehen dürste sich auch an ihr das eine oder das andere verbessern oder ergänzen lassen. Zunächst sollte zur Fernstung jeder schiefen Auslegung nicht unterlassen werden, ausdrücklich auf die naturgemäße Unterordnung aller verdienstlichen Werke unter die Gottesliebe, sowie auf das entsprechende Gebot dieser alles be-

auch; der kann nicht gerettet werden. Daher möchte unter anderen Jungmann (l. c. n. 362) unseren Text, soweit er die unumgängliche Nothwendigkeit der Liebe ausspricht, von der habituellen Liebe im Unterschiede zum Acte oder von dem Gnadenstande verstanden wissen.

<sup>1)</sup> Jac. 2, 10. — Um die Aussprüche der heiligen Schrift und der Bäter, die von der Nothwendigkeit der Gottesliebe reden, leichter ertlärlich zu sinden, bleibt noch ein weiterer Gedanke zu beachten. Nehmen die Dinge ihren regelmäßigen Berlauf, so erweckt der Mensch entweder dei Gelegenheit der Rechtertigung selbst oder wenigstens recht bald nach derselben einen Act vollkommener Liebe. Man sagt also mit Recht: Nach dem normalen Berlaufe unseres Heilszeschäftes muß die Gottesliebe als die treibende Burzel aller vollkommen (de condigno) verdienstlichen Werke angesehen werden. In diesem Sinne glauben wir auch Thomas von Lquin theilweise außlegen zu sollen.

herrschenden Tugend hinzuweisen. Man wird entgegnen: Diese Lehr= punkte liegen nicht im Gebiete der Dogmatik, sondern gehören zur Moral. Allein diese Ausrede befriedigt nicht vollständig. Vor allem kann mit Recht behauptet werden, dass die Lehre von der natur= gemäßen Unterordnung des ganzen Tugendkranzes und Tugendlebens unter die Tugend der Gottesliebe von dogmatischer Natur ist. Ferner darf die Dogmatik der Ausgade sich nicht entschlagen, in verschiedenen Punkten ihr Verhältnis zu anderen Wissenszweigen und insbeson-

dere auch zur Moraltheologie klarzulegen.

17. Des weitern follte der Vertreter der oben als richtig bezeichneten Ansicht, um seine Lehre allieitig abzurunden und um mit seinen Gegnern sich vollständig außeinanderzusetzen, nicht unterlassen. in den Bereich der vorliegenden Untersuchung neben anderem insbesondere auch jene Werke mitinzubegreifen, die als gleichgiltig bezeichnet zu werden pflegen oder äußerlich als rein natürliche Tugend= werke sich ausnehmen. Es kann keinem aufmerksamen Beobachter entgeben, dass sowohl die Moralisten als auch die Dogmatiker der ersten Gruppe bort, wo sie die Nothwendigkeit der Hinordnung aller Werke auf Gott und auf das übernatürliche Endziel oder was das gleiche ift, die Nothwendigkeit der guten Meinung betonen, auch diese, ja ganz vorzüglich diese Art menschlicher Werke im Auge haben. Solche Werke, Die wir hier meinen, waren, um beutlicher zu reden, Effen. Schlafen oder aus menschlichem Mitleid dem Rächsten eine Wohlthat erweisen. Wie steht es also — das ist die Frage, die sich nicht umgehen läset — bei dieser Art von Werken; ist vielleicht wenigstens bei ihnen die sogenannte gute Meinung in Bezug auf deren Verdienstlichkeit von ausschlaggebender Bedeutung?

18. Um die Lösung dieser Frage anzubahnen, stellen wir vor allem zwei Behauptungen auf. Erstens: Derartigen Werken kann unter gewissen Bedingungen wirklich übernatürliche Verdienstlichseit zukommen. Dies ersieht man, um den Veweis kurz abzuthun, aus der mehrsach angezogenen Mahnung des Apostels, alles, mit Sinschluß des Essens und Trinkens, zu Gottes Ehre zu vollbringen.') Zweitens: Diese Werke können nach Umständen für das übernatürsliche Heil auch nuplos und in diesem Sinne gleichgiltig bleiben.') Wir glauben nicht, daß ein besonnener Theologe diesen Sat, in vorsliegender Allgemeinheit oder Unbestimmtheit genommen, wird in Zweisel ziehen wollen; daher brauchen wir für ihn keine Begründung beizufügen. Angesichts dieser Doppelbehauptung stehen wir vor der

<sup>1)</sup> Wer Näheres über diesen Lehrpunft ersahren will, sei auf Suarez verwiesen, der gelegentlich (De gratia l. 12. c. 10) die Frage bespricht: Utrum actus virtutum moralium acquisitarum de se sufficiant ad meritum de condigno? — 2) Damit ist nicht behauptet, dass es in der concreten Wirklichteit ein menschliches Handeln (actus humanus in oppositione ad actus hominis) geben könne, das in jeder Beziehung und somit auch auf dem Gebiete der natürelichen Moral vollständig gleichgiltig wäre, was bekanntlich in der Regel gesleugnet wird.

Frage: Unter welcher Voraussetzung ist den fraglichen Werken übernatürliche Verdienstlichkeit zuzuerkennen und unter welcher ab-

zusprechen?

19. Bei den oben angeführten Moralisten und bei den Dogmatikern der ersten Gruppe lautet die Antwort auf diese Frage naturgemäß also: Werden derartige Werke durch die gute Meinung actuell oder wenigstens virtuell auf Gott hingevordnet, so besitzen sie übernatürliche Verdienstlichkeit; sehlt hingegen jene Meinung gänzlich, so fann bei ihnen von übernatürlicher Verdienstlichkeit nicht die Nede sein. Die Dogmatiker der zweiten Gruppe müssen ihrem System zufolge sagen: Die Antwort ist höchst einsach; geschehen jene Werke unter dem Einfluß des übernatürlichen Gnadenbeistandes, so sind sie übernatürlich gut und somit beim Gerechten auch in vollem Sinne (de condigno) verdienstlich; kommen dieselben hingegen mit rein natürslichen Kräften zustande, so darf ihnen übernatürliche Verdienstlichseit in keinerle Weise zuerkannt werden. Was ist von diesen zwei Lösungen der vorgelegten Frage zu urtheilen oder in welchem Verschilbs stehen über aus weiten Versellessen Frage zu urtheilen oder in welchem Versellessen versellessen Frage zu urtheilen oder in welchem Versellessen versellesse

hältnisse stehen sie zu einander?

20. Wie wir glauben, dürfte auf Grund obiger Erörterungen gegen die zweite Lösung in sich genommen nichts eingewendet werden fönnen. Aber man kann und muss zur vollen Aufklärung den Bertretern dieser Antwort die weitere Frage entgegenhalten: Konnte das Eingreifen der wirklichen Gnade, wenigstens soweit es sich um Werke dieser Art handelt, nicht von der Frage, ob eine gute Mei= nung2) vorausgegangen sei oder nicht, abhängig bleiben? Wie wir glauben, liegt es in der Tendenz jener Dogmatifer und Moralisten, die dem Gesagten zufolge eine andere Denkrichtung vertreten, die soeben vorgelegte Frage entschieden bejahend zu beantworten. So würde das Mangelhafte, das ihrer Auffassung nach einer gewissen Seite hin anhaftet, beseitiget werden. Erklären wir die Sache genauer. Die Lehrmeinung, die wir hier im Auge haben, gipfelt schließlich in dem Sate: Macht Betrus an jedem Morgen oder wenigstens Woche für Woche eine gute Meinung; so ist, um der ausgesprochenen Tugendwerke gar nicht zu gedenken, auch all sein Arbeiten und sogar sein Effen und sein Schlafen für den himmel verdienstlich; unterläst er besagte Meinung, so bleiben all seine Werke ober doch wenigstens die Werke der letten Art ohne jegliches Verdienst. muss der denkende Theologe fragen: Woher dieser durchgreifende

<sup>1)</sup> Eine dritte Antwort könnte lauten: Bei jedem übernatürlichen Berbienste muß die moralische Güte des Werkes oder dessen Beweggrund im Lichte des Glaubens erkannt sein und diese Forderung ist in beregter hinsicht auch volkfommen ausreichend. (Bgl. Pesch, Prael. dogm. V. n. 402 segq). Diese Antwort streist die schwierige Frage über das Wesen der Uebernatürlichseit unsere Beilsacte, von der wir hier Umgang nehmen wolken und können. Daher gehen wir in dieser Richtung hier nicht weiter. — 2) Wir haben hier eine übernatürlich gute Meinung im Auge; auf das Wesen dieser Lebernatürlichseit glauben wir hier nicht näher eingehen zu sollen.

Unterschied? Burde es sich blog um die natürliche Berdienftlichkeit handeln, ware die Lösung bald gefunden. Man konnte sagen: Bei derartigen Werken ift die Meinung oder der Zweck entscheidend, ob sie den sittlich auten oder den sittlich schlechten Werken beizuzählen sind; und mit der sittlichen Gute ist auch die natürliche Berdienst= lichkeit gegeben. Allein auf dem Gebiete der übernatürlichen Ordnung liegt die Sache nicht so einfach. Man kann den Satz nicht gelten laffen: Mit ber sittlichen Gute einer Sandlung ift für alle Fälle und Voraussetzungen auch deren übernatürliche Verdienstlichkeit aegeben. Unnehmbarer klingt der Sat: Jedes Werk, das nicht sittlich boje ist, wird durch Hinordnung auf den übernatürlichen Zweck sofort übernatürlich gut und mithin auch übernatürlich verdienstlich. Allein so annehmbar dieser Sat klingt, so unwidersprechlich ist ein zweiter: Kommt ein Werk durch bloß natürliche Kräfte, das heißt ohne den Ginflufs eines übernatürlichen Gnadenbeistandes zustande. jo ist und bleibt dasselbe unter jeder Voraussetzung ein rein natür= liches und kann als solches für den Himmel in keinerlei Weise verdienstlich sein. So kommen wir zum Schlusse: Soll die gute Meinung ober die vorhergehende Hinordnung bestimmter Werke auf Gott die Kraft haben, denselben die übernatürliche Verdienstlichkeit zu sichern, so wird von jener Meinung der Gnadenbeistand zu den betreffenden Werken abhängig gemacht werden muffen.

21. Was sagen die Dogmatiker der zweiten Gruppe zu dem angeregten Gedanken? Allem Anscheine nach lassen sie sich bezüglich der angeregten Frage von zwei Hauptgrundsätzen leiten. Erstens: In der concreten Wirklichkeit gibt es auf dem Gediete der Sittlichseit keine gleichgiltigen Handlungen, sondern nur sittlich gute oder sittlich böse. Zweitens: Dem Gläubigen und insbesondere dem Gerechtsertigten gedricht es dei seinem sittlichen Handeln nie an übernatürlicher Gnade, welche jedem guten Werke innere Uebernatürlichseit und daher dem Gesagten zusolge auch übernatürliche Verdienstelichkeit verleiht. So bleibt für die Annahme, das die Uebernatürslichkeit und die übernatürliche Verdienstlichkeit unter Umständen oder innerhalb bestimmter Grenzen von einer vorausgehenden oder nebensperlausenden guten Meinung abhängig sein könne, kein Raum übrig.

22. Wir fragen: Ift an diesen Ausstührungen alles vollständig nagelset? — Wie wir glauben, sind ihnen gegenüber folgende Besmerkungen am Plave. Die Annahme, dass dem Gläubigen oder wenigstens dem Gerechtsertigten bei seinem sittlichen Handeln immer und allzeit, namentlich auch dort, wo es sich einerseits um ganz freie, das heißt nicht gebotene, sondern mehr gerathene Dinge handelt und andererseits der betreffende Christ gar keinen Finger rührt, um einen entsprechenden Gnadenbeistand zu erlangen, der übersnatürliche Gnadenbeistand immer und überall zur Hand ist; ist wohl nicht über jeden Zweisel erhaben. Andererseits läst sich eine andere Innahme, nämlich, dass der übernatürliche Gnadenbeistand innerhalb

gewisser Grenzen vom Gebete ober auch von einer vorausgeschickten Aufopferung des zukunftigen Thuns, die gute Meinung beißt und mit dem Gebete eine gewisse Verwandtschaft zeigt, abhängig bleibe, mit den allgemein auerkannten Grundjätzen der Gnadenlehre und wohl auch mit den Grundsätzen, die jene Theologen in der Gnaden= lehre zu vertreten pflegen, gang gut vereinigen. Es stünde also ben Dogmatikern, die wir hier im Auge haben, an und für sich frei, in ihr Lehrspftem als Nebenbestimmung den Sat einzufügen: Wo es sich um anscheinend gleichgiltige oder um anscheinend rein natur= liche Dinge handelt; da ist der übernatürliche Gnadenbeistand und mit ihm die Verdienstlichkeit für den Himmel von dem abhängig, was man in chriftlichem Sinne gute Meinung zu nennen pflegt. Dieser Sat findet auch eine nicht zu verachtende Bestätigung im allgemeinen Bewusstsein der lehrenden und der hörenden Kirche. Denn so und nur so wird es genügend erklärlich, warum von den Katecheten und Predigern einerseits und von dem gläubigen Volke andererseits auf die sogenannte gute Meinung ein so großes Bewicht gelegt wird. So wird auch, um wenig zu sagen, die Mahnung des Apostels, alles, auch das Geringfügigste und anscheinend Gleich=

giltige im Ramen Jesu zu thun, weit begreiflicher.

23. Doch diese Sache muss auch noch von einer anderen Seite betrachtet werden. Wenn Dinge wie Effen, Trinken, Erholung nicht gleichgiltige Dinge, sondern Tugendwerke sein sollen, so kann dies doch nur dann zutreffen, wenn diese Werke erstlich wahrhaft mensch= liche Werke (actus humani) und dann nach allen Seiten hin wohlgeordnet sind. Dazu gehört nach den Grundsätzen der richtigen Sitten= lehre und nach dem Zugeftändnisse aller katholischen Theologen neben anderem, um nicht zu sagen vor allem, eine gute Absicht. Nun richten wir an die Dogmatiker der zweiten Gruppe die Frage: Welchen Zweck muss der Mensch beim Effen verfolgen oder welche Absicht muss er dabei haben, damit sein Essen ohne weiteres als Tugendwerk zu gelten hat? Genügt dazu die nächstgelegene Absicht oder der nächstgelegene Zweck, seine Kräfte zu stärken und zu erhalten, ohne jede Rücksicht auf höhere Zwecke und insbesondere ohne jede Rücksicht auf das höchste und lette Ziel unseres Daseins, das in der Erfüllung des Willens Gottes und in der Erreichung der endlichen Blückseligkeit gelegen ift? — Es scheint uns unzulässig, ausschließlich beim nächstgelegenen Zwecke oder bei einer Absicht, die ausschließlich auf Frdisches gerichtet ift, stehen zu bleiben. Für eine derartige Unschauung dürste man sich jedenfalls nicht auf den hl. Thomas berufen; denn dieser fußt bei Aufstellung der Lehre, dass es in der concreten Wirklichkeit feine sittlich gleichgiltigen Werke gibt, immer und überall auf der Voraussetzung, dass beim Menschen, der auf Tugend und Tugendwerke Anspruch erheben will, ein alles beherrschender Act der Gottesliebe an der Spipe seines ganzen Thuns und Wollens fteht. Zudem klingt es nach unserem Dafürhalten für das chriftliche Ohr befremblich, wenn behauptet wird: Eisen und Trinken ist unter der Voraussetzung, dass es mit gehöriger Mäßigung und zum naturgemäßen Zwecke der Selbsterhaltung geschieht, unfehle dar verdienstlich für die Ewigkeit. — Fordert man aber bei den fraglichen Werken, um wahrhaft als Tugendacte, die vor Gott versdienstlich sind, gelten zu können, eine gewisse Hindrung auf Gott oder auf den letzten Zweck unseres Daseins; so sieht man sich wenigstens in Betreff der fraglichen Classe menschlicher Handlungen schließlich wieder auf die im allgemeinen bekämpfte Forderung einer Art guter Meinung zurückgeführt; und es bleibt nur noch die Frage zu ersörtern: Wie muß die in diesem Sinne oder innerhalb dieser Grenzen ersorderliche Meinung beschaffen sein. Darüber in Kürze solgendes.

24. Die beste oder edelste Meinung ift ohne Zweisel jene, die aus der Gottesliebe entspringt. Aber die oben entwickelten Grundprincipien vorausgesett, läst es sich nicht erweisen, dass diese Meinung die einzige sei, wodurch anscheinend gleichgiltige oder anscheinend rein natürliche Werke auf irgend welche Weise, das ift im wahren und vollen (de condigno) oder in abgeschwächtem Sinne (de congruo), übernatürlich verdienstlich werden können. Dies ergibt sich aus folgenden Erwägungen. Wie schon oben gelegentlich betont wurde und allgemein zugegeben werden muß, kann beim Chriften, solange er im Stande der Gunde sich befindet, von einer guten Meinung aus vollkommener Gottesliebe jedenfalls keine Rede fein. Auf der anderen Seite ist anerkanntermaßen auch der Sünder in der Lage. solche Werke zu verrichten, die einer abgeschwächten Verdienstlichkeit sich erfreuen. Run fragen wir: Soll dem Sünder als solchem der Weg, seine täglichen Verrichtungen, zum Beispiel seine Arbeit, seine Erholung irgendwie zu heiligen und in seiner Weise (de congruo) verdienstlich zu machen, gänzlich abgeschnitten sein? Soll der Wille und die Absicht, durch seine Arbeit oder durch wohlgeordnete und auf Erhaltung feiner Kräfte abzielende Erholung Gottes Willen nachzukommen, nicht die Kraft besitzen, besagte Werke irgendwie zu heiligen? — Wir segen bei: Ift Dies richtig, jo muss im Gerecht= fertigten nach den oben ausgesprochenen Grundsätzen die ausdrückliche Absicht, Gottes Willen zu thun und dadurch den Himmel zu verdienen, die von der Gottesliebe wohl zu unterscheiden ift, für hinreichend erklärt werden, um Arbeit und Erholung im eigentlichen oder vollen Sinne des Wortes (de condigno) verdienstlich zu machen.

25. Was dann die untere Grenze betrifft, so ist im allsemeinen zu sagen: Die fragliche Meinung muss jedenfalls im wahren Sinne übernatürlich sein. Der Grund dieser Forderung liegt auf der Hand. Wir haben in unserer ganzen Abhandlung ausschließlich die übernatürliche Verdienstlichkeit im Auge. Dabei setzen wir als aussgemacht voraus, dass nur solchen Acten, die in wahrem Sinne übernatürlich sind, übernatürliche Verdienstlichkeit zukommen kann. Somit wird auch nur eine in sich übernatürliche Meinung rücksichtlich

der übernatürlichen Verdienstlichkeit anderer Acte oder Werke von ausschlaggebender Bedeutung sein können. Man stellt hier fast natur= gemäß die weitere Frage: In welchem Sinne mufs die Meinung. von der wir reden, in sich übernatürlich sein; muss sich dieselbe namentlich nothwendig auf Glaubenserkenntnis stützen oder Glaubens= motive in sich aufnehmen? Diese Frage steht offenbar auf der gleichen Linie mit der allgemeiner gehaltenen Frage, in welchem Sinne unsere Werke, um heilsfräftig zu erscheinen, übernatürlich sein muffen und ob insbesondere zu diesem Zwecke immer und allzeit förmliche Glaubens= erkenntnis ins Mittel treten muffe. Diese Frage hat bekanntlich bei den Theologen bis jetzt eine einheitliche Lösung nicht gefunden. Hier ift, wie gelegentlich schon bemerkt wurde, nicht der Plat, diese ichwierige und verwickelte Frage auch nur annähernd aufzurollen; und so sei der Leser auf die Erörterungen dieser Frage bei ein= gehenderen Dogmatikern verwiesen.1) — Wir betonen bezüglich dieses Punttes zum Schluffe nur noch eines. Nach der Lehre der Doamatik ist die innere Inade nicht bloß jo im allgemeinen zum ver= dienstlichen Handeln, sondern geradezu zu jedem Heilsacte nothwendig. Man fommt also, wo es gilt, die Berdienstlichkeit der hier gemeinten Werke genügend zu erklären, mit einer näheren oder ferneren Beziehung berselben auf eine vorausgehende Meinung für sich allein nicht vollständig auß; sondern es muss jedenfalls auch das unmittel= bare Einwirken der inneren Inade und die damit von selbst ge= gebene innere Uebernatürlichkeit des entsprechenden Werkes mitherbeigezogen werden. Bei dieser Sachlage ift es, um einen bereits oben ausgesprochenen Gedanken nochmals anzuziehen, recht nahe gelegen, das Eingreifen der inneren Gnade auf irgend welche Weise von der vorausgehenden Meinung abhängig sein zu lassen. So nimmt der Einflus ber guten Meinung auf ben inneren Wert gewisser Werte eine greifbarere Geftalt an. Man kann diesen Ginfluss mit Fug einen virtuellen Einfluss nennen und insbesondere auch mit Rücksicht auf diesen Ginflufs den Sat aufftellen: Die actuelle gute Meinung ift zur Verdienstlichkeit solcher Werke nicht erfordert: Die rein habituelle reicht nicht aus; somit muss man bei der virtuellen stehen bleiben.2)

¹) Bgl. Heinrich-Gutberlet Dogm. Theol. VIII. S. 380 ff., 671 ff.; Egger, Enchir. theol. dogm. special. n. 345; Chrift. Besch, Prael. dogm. V. n. 66 seqq. n. 402 seqq.; Zeitschrift für fatholische Theologie 1888 S. 262 ff, 419 ff. — ²) Lehmfuhl sagt: Ut constet de merito actuum, qui ex se seu sua natura supernaturales non sunt, subjiciatur motivum sides seu bona intentio, quam vocant, actionem ad Deum sinemque supernaturalem referens (Theol. moral. I. n. 262). Jungmann schreibt: Requiritur, ut opus siat ex motivo supernaturali i. e. ex motivo apprehenso per sidem . . . Attamen necessarium non est, ut motivum, quo proxime et immediate ad actionem incitamur, supernaturale sit. Sussicit enim motivum remotum et mediatum esse supernaturale, quatenus insluit in proximum motivum, illi valorem nobiliorem tribuit et illud ad se refert tamquam ad sinem extrinsscum. (De gratia n. 368 seq.) Tazu sei in Kürze ein zweisaches bemerst. Ersens, das zu jedem Tugendacte, der irgendwie aus übernatürliche Berdienstlichseit Anspruch erseben will, ein

26. Endlich bleibt noch die Frage: Wic oft muß die gute Meinung erneuert werden, damit ihr der soeben gekennzeichnete Einskufs auf das ganze solgende Handeln des Christen, soweit es nicht sündhaft ist, gewahrt bleibt? Diese Frage läßt sich, wie so viele andere, kaum mit Bestimmtheit lösen. Der hl. Thomas schreibt allem Anscheine nach dem Acte der vollkommenen Gottesliebe diese Wirkung dis ins unbestimmte, das heißt für so lange zu, als besagte Liebe nicht durch eine schwere Sünde gleichsam ertödtet wird. Andere verslangen eine öftere Erneuerung der guten Meinung; und wer sich auf diesen Standpunkt stellt, wird sich schließlich genöthigt sehen, die Lösung der Frage mehr oder weniger unbestimmt zu lassen oder von einer die menschlichen Pflichten und Kräste berücksichtigenden Schäßung abhängig zu machen.

## Birchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen.

Von Domcapitular Dr. Mathias Söhler in Limburg.

Unter diesem Titel hat Herr Prosessor Dr. Funk zu Tübingen im vorigen Jahre 23 Aussätze firchengeschichtlichen Inhaltes, welche er im Lause der Jahre in verschiedenen Zeitschriften verössentlicht hatte, zu einem stattlichen Bande von 516 Seiten vereinigt, bei Schöningh in Paderborn erscheinen lassen. Sin sehr dankenswertes Unternehmen, dessen Studium des Interessanten gar viel bietet. Der Versasser, dessen Studium des Interessanten gar viel bietet. Der Versasser, deren kande und geschichte, deren knappe Anlage ihm nicht gestattete, einzelne Fragen innerfirchlicher Natur aussührlicher zu behandeln. Da die meisten der in dem neuen Werse zur Erörterung kommenden Themata vielsach controvertiert sind, so gestaltet sich die Darstellung großentheils polemisch und die Zahl der Autoren, mit welchen Funk sich ausseinandersetzt, ist nicht gering; die Aussührungen werden daher auch wohl nicht wenige Replisen hervorrusen. Das ist indessen kaufig mit siegese

Glaubensmotiv erfordert sei, wird von bedeutenden Theologen bezweiselt; und die Gründe, die sie dabei leiten, sind keineswegs ganz unbedeutend. (Bgl. Heinrichschtetet, Dogmatische Theologie VIII. S. 671 st.; Ballerint-Palmiert, Opustheol. tr. X. n. 48. 49.) Zweitens, solange man bei der guten Meinung, die dem Werke einen ganzen Tag oder eine volle Woche vorausgeht, allein stehen bleibt und nicht auch das gegenwärtige Eingreisen der wirklichen Gnade bei den einzelnen Werken selbst mit in Betracht zieht, dürste es schwer sein, die übernatslische Verdeinstlichkeit, die nach allgemeiner Lehre von der inneren Uebernatslichkeit des Werkes oder vom Eingreisen der Gnade abhängt, unansechtbar zu vertheidigen.

<sup>1)</sup> Zu den schweren Sünden, wodurch der Einfluss des ersten Liebesactes oder der einmal gemachten guten Meinung ausgehoben wird, gehört nach dem hl. Thomas natürlich auch die schwer schuldbare Bernachlässigung der Pflicht, m entsprechenden Zwischenräumen, beispielsweise alle Monate oder wenigstens östers im Jahre, neue Acte der Gottestiebe zu erwecken.

gewisser Bestimmtheit vorträgt, und in der Vorrede selbst erklärt: "wer es zu keiner Sondermeinung bringt, leistet auch nichts für den Fortschritt der Wissenschaft", wird es den Vertretern der von ihm bekämpsten Ansichten, zu denen ich in manchen Punkten gleichsfalls gehöre, gewiss nicht verübeln, wenn sie seine Darlegungen sorgsam prüsen und je nachdem ebenso decidiert bestreiten. Die frische, fröhliche, natürlich von aller persönlichen Vitterkeit und Empfindslichkeit sich sorgsam fernhaltende Controverse in dudiis ist ja die

fruchtbarfte Mutter alles wissenschaftlichen Fortschrittes.

Was den allgemeinen Charatter der Auffäße angeht, so wird jeder, der sie studiert, auch wenn er ihnen nicht überall zustimmt, doch anerkennen müssen, dass Funk mit eingehender Gründlichkeit das für und wider prüft; hier und da fühlt man wohl heraus, dass es sich um eine Lieblingsansicht des Versassers handelt; aber im Großen und Ganzen herrscht namentlich in der zweiten Hälfte des Werkes eine wohlthuende Objectivität, die nur in dem Aufsah über die altbritische Kirche den haltlosen Aufstellungen des bekannten Consistorialsrathes Ebrard gegenüber einem schärferen aber sachlich vollkommen

berechtigten Tone Plat macht.

Die Mehrzahl der Abhandlungen bewegt sich auf rein historischem Gebiete, auf welchem kein Dogma in Frage kommt; bei einzelnen indessen liegt die Sache anders, und da darf das dogmatische Kriterium nicht außeracht gelassen werden. Zu letzteren gehören Kr. 3 über die Berufung der oekumenischen Synoden des Alterthums, Kr. 4 über die päpstliche Bestätigung der acht ersten allgemeinen Synoden, Kr. 6 zur altchristlichen Bußdisciplin, Kr. 10 die Abendmahlselemente bei Justin, Kr. 14 der Canon 36 von Elvira, Kr. 19 zur Geschichte der altbritischen Kirche, Kr. 22 zur Bulle Unam sanctam und Kr. 23 Martin V. und das Concil von Constanz. Ich beschränke mich auf einige Bemerkungen über diese eben genannten Ausschied, und beginne mit Kr. 4, weil ich über Kr. 3, sowie den zugehörigen

Epilog später etwas mehr reden muss.

Es fragt sich hier, in welcher Weise die Zustimmung des Papstes zu den Beschlüssen eines allgemeinen Concils ersolgen müsse, damit dieselben bindende Krast für die Gesammtlirche erlangen. Da ist nun zwischen Disciplinars, sowie Glaubenss und Sittenangelegensheiten im engeren Sinne zu unterscheiden. Handelt es sich um bloße Disciplinarfragen, so können bei Concilien, auf welchen sich der Papst durch Legaten vertreten läst, die bezüglichen Beschlüsse durch die Bestätigung der Legaten ohne weiteres allgemein verdindlich werden; denn seine oberste Jurisdictionsgewalt kann der Papst delegieren. Anders bei Glaubensdecreten. Hier ist ein doppelter Fall möglich. Entweder gibt der Papst seinen Legaten eine präformierte Entscheidung der Frage mit, welche er als oberster Lehrer der Kirche bereits getrossen hat, wie dies beispielsweise bei der 4. Synode in der dogmatischen Epistel Leos I. an den Patriarchen Flavian der Fall war,

und dann bedarf es, falls die Synode zustimmt, keiner weiteren päpstlichen Anerkennung ihres Decretes mehr. Allein in jolchem Falle erhält die papstliche Entscheidung durch die nachfolgende Zustimmung der Bischöfe keine größere verbindliche Kraft als sie vorher schon bejaß; denn sie war bereits von Anfang an irreformabel und allgemein bindend. Hat aber der Papst nicht in solcher Weise vorgegriffen. sondern die Sache bei der Instruierung seiner Legaten in der Schwebe gelaffen, fo fann beren Zuftimmung zu einem Beschluffe ber Synobe zu deffen Frresormabilität nichts beitragen, sondern es muß die Anerkennung oder Bestätigung des Papstes, gleichviel in welcher äußeren Form dies geschehen mag, noch hinzukommen: erst dann und dadurch wird sie allgemein verbindlich; denn die Unfehlbarkeit ist eine persönliche Brärogative des Papstes, welche er niemanden delegieren kann. Für denjenigen, der gleich mir als den einzig unfehl= baren Lehrer in der Christenheit den Lapst ansieht, und in jedem Glaubensdecrete einer oekumenischen Sprode nur einen papstlichen

Entscheid in feierlicherer Form erblickt, ist das klar.

Verschieden aber liegt es für die Anhänger der andern Meinung. welche in ber oekumenischen Spnode ein zweites, wenn auch vom Papfte nicht adäquat verschiedenes unfehlbares Glaubenstribungl erblicken, das wesentlich durch die Betheiligung des Gesammtepi= scopates oder wenigstens eines großen Theiles desfelben, einschließlich unter allen Umständen des papftlichen Stuhles, conftituiert werde. In dieser Hypothese, welche, soviel ich ersehen kann, auch von Funk vertreten wird, bilden die papstlichen Legaten als Repräsentanten der römischen Kirche das nothwendige Complement der Dekumenicität der Spnode, welche damit ihre unfehlbare Autorität lediglich in sich jelbst trägt, und dann allerdings keiner besonderen papstlichen Bestätigung für ihre Glaubensdecrete mehr bedarf. Ich halte, wie schon angedeutet. diese Ansicht für theologisch unrichtig, und habe die Gründe dafür in meinem Auffate vom vorigen Jahre dargelegt, allein eine firchliche Entscheidung hierüber besteht noch nicht; sie kann also ebenfalls vertreten werden, und in dieser Hypothese lassen sich Tunks Aufstellungen recht wohl hören, und erscheinen dogmatisch unverfänglich. Damit will ich indeffen nicht gesagt haben, dass ich seine historische Beweisführung für durchwegs unanfechtbar halte.

Bu dem Auffatze über die altehriftliche Bußdisciplin möchte ich den Wunsch mir gestatten, dass der Verfasser bei der wohl hoffentlich bald nothwendig werdenden neuen Auflage des Werses die verschiedenen Arten der Buße schärfer auseinanderhalten möge.

Das Sacrament der Buße, das heißt das Mittel, in welchem der Sünder durch die Schlüsselgewalt der Kirche Verzeihung seiner Schuld vor Gott erlangt, ist der Kirche durch ihren göttlichen Stifter zur Rettung ihrer Kinder übergeben worden, und es ist daher nicht möglich, dass dieselbe in ihrer Allgemeinheit — zeitweise rigoristische Irrthümer einzelner Kirchen und Bischöse mit

Ausnahme der römischen kommen dabei nicht in Betracht jemals einen reumüthigen Sünder, auch wenn er sich einer der drei Capitalfünden oder aller drei schuldig gemacht, von der sacramentalen Berzeihung und Inade Gottes ausgeschlossen habe. Denn das wurde einen Abfall der Kirche von der Lehre und den Geboten Chrifti involvieren, welcher mit den Verheiffungen des Herrn schlechterbings unvereinbar ist. Anders aber verhält es sich mit der kirchlichen Buße, und mit der Zulaffung zum Empfange der heiligen Guchariftie. Hierin mag zeitweise eine ftrengere oder allzuftrenge Disciplin ge= herrscht haben, so dass den Capitalfündern die äußere Ausschnung mit der Kirche auf Lebensdauer versagt blieb. Funk führt selbst für diesen Unterschied das Zeugnis des Papstes Innocenz 1. an, gegen welches er indessen Bedenken erhebt. Er hätte aber auch noch ein früheres anführen können, nämlich den Can. XIII von Nicaa, welcher in der Uebersekung Hefeles lautet: "In Betreff der Sterbenden soll die alte Kirchenregel (o madaids nai navovinds vouos) auch jest beobachtet werden, dass, wenn Jemand dem Tode nahe ist, er der letten und nothwendigsten Wegzehrung nicht beraubt werde. Bleibt er aber, nachdem man ihn aufgegeben und zur Gemeinschaft wieder zugelassen hat, am Leben, so soll er unter diejenigen gestellt werden, welche nur am Gebete theilnehmen dürfen. Ueberhaupt aber und in Betreff eines Jeden, der dem Sterben nahe die Eucharistie zu empfangen wünscht. joll sie der Bischof mit der gehörigen Brüfung ertheilen.

Ein jungeres Zeugnis bietet ferner das Pontificalschreiben Colestins I. an die Bischöfe der Provinzen von Vienne und Narbonne (Harduin I, S. 1258 u. ff.), in welchem der Papft den Rigorismus Einzelner, welche den Sterbenden die Buße verweigerten, in den stärksten Ausdrücken verurtheilt: "Agnovimus enim", heißt es da unter n. II, poenitentiam morientibus denegari, nec illorum desideriis annui, qui obitus sui tempore hoc animae suae cupiunt remedio subveniri. Horremus, fateor, tantae impietatis aliquem reperiri, ut de Dei pietate desperet: quasi non possit ad se quovis tempore concurrenti succurrere, et periclitantem sub onere peccatorum hominem, pondere quo se expediri desiderat, liberare. Quid hoc, rogo, aliud est, quam morienti mortem addere, ejusque animam sua crudelitate, ne absoluta esse possit, occidere? cum Deus ad subveniendum paratissimus, invitans ad poenitentiam sic promittat: "Peccator", inquiens, quacumque die conversus fuerit, peccata ejus non imputabuntur ei." Et iterum: "Nolo mortem peccatoris, sed tantum convertatur et vivat." Salutem ergo homini adimit, quisquis mortis tempore speratam penitentiam denegarit. Et desperat de clementia Dei, qui eum ad subveniendum morienti sufficere vel in momento posse non credidit. Perdidisset latro praemium in Cruce ad Christi dexteram pendens, si illum unius horae poenitentia non juvisset. Cum esset in poena poenituit, et per unius sermonis professionem habitaculum paradisi Deo promittente promeruit. Vera ergo ad Deum conversio in ultimis positorum mente potius est aestimanda. quam tempore, propheta hoc taliter asserente: "Cum conversus ingemueris, tunc salvus eris." Cum ergo sit Dominus cordis inspector, quovis tempore non est deneganda poenitentia postulanti, cum ille se obliget judici, cui occulta omnia noverit revelari."

Ich habe die Stelle ganz wiedergegeben, weil sie zeigt, wie der große Papst den Rigorismus, gegen welchen er sich erhebt, vom dogmatischen Standpunkte beurtheilt. Dass eine Disciplin dieser Art auch nur eine zeitlang allgemein in der Kirche, oder auch nur in der römischen geherrscht haben könne, ist nicht möglich. Wenn ich Funks Deductionen recht verstehe, gibt er auch zu, dass eine Verweigerung der sacramentalen Sündennachlassung auf dem Todbette nur hier und da praktisch vorgekommen sei; ich hätte nur, wie schon bemerkt, eine schärfere Auseinanderhaltung der einzelnen Arten von Buße gewünscht; die Untersuchung würde dadurch an Klarheit gewonnen haben.

Was ben Kanon 36 von Elvira angeht, fo ftimme ich Funk bei, dass demselben, wie er liegt, durch die verschiedenen aufgezählten Erklärungen nicht beizukommen ist. So bestimmt aber auch der Wortlaut ift, man fragt sich immer, wie die Synode den Kanon aufstellen konnte, namentlich da der zweite Theil doch nur schwer mit dem ersten zusammenstimmt. "In der Kirche sollen keine Bilder sein, — damit das, was verehrt und angebetet wird, nicht auf die Wände gemalt werde": ein logischer Ausammenhang zwischen den beiden Satzgliedern ift kaum herzustellen, wenn man nicht annehmen will, das generelle Verbot des ersten Theiles habe jedem Versuche einer Darstellung Gottes und seiner Heiligen 20. von vorneherein vorbeugen sollen. Aber man fragt sich da doch unwillfürlich, welche andere Bilder, außer denen Gottes, der heiligen Sacramente 2c. und der Heiligen denn in einer Kirche noch hätten vorkommen können. Sollte man etwa, zwar nicht mit Baronius eine Kälschung, da dieselbe sehr ungeschieft wäre, aber doch eine Corruption der Stelle annehmen, und deshalb lesen muffen: Placuit picturas in ecclesiis esse non debere, ne, quod in parietibus depingitur, colatur et adoretur. Die Absicht ware dann, eine übertriebene widerchristliche Verchrung der Bilder zu verhüten; und zu einem folchen rein bisciplinären Berbote hatte die Synode in ber vorausgegangenen Zeit der Berfolgung Anlass gefunden haben können.

Bezüglich der Bedeutung des instituere in dem Saße der Bulle Unam Sanctam: "Nam veritate testante spiritualis postestas terrenam potestatem instituere habet et judicare, si bona non fuerit," stimme ich Funt bei, daß der Context nicht wohl verträgt, dieselbe mit unterweisen, belehren ze wiederzugeben. Ich glaube aber, dass die andere hier zutreffende Bedeutung von einsehen durch den

Rusammenhang und namentlich auch durch die Hinweglassung der Borte Hugo's von St. Victor ut sit, und des letten Theiles der Stelle bei Jeremias eine wesentlich mildere Bedeutung erhalten. Die voraus= gehenden Worte ex ipsius potestatis acceptione deuten m. E. auf Die Stellen 1 Betr. 2: 13 uff, und Rom. 13: 1 u. 4 hin, in welchen die weltliche Gewalt als von Gott zur Belohnung bes Guten und Bestrafung des Bösen gegeben, dargestellt ift. Der Sinn ift also: die weltliche Gewalt dient gemäß ihrem Ursprunge von Gott der Erhaltung der sittlichen Ordnung, deren erste Hüterin die geiftliche Gewalt ift. Von dieser erhalt jene also die religiose Weihe, die Einsetzung in die ihr von Gott zugewiesene religiose Sphare, fo bajs ije keine usurvatorische, tyrannische mehr ist, sondern eine wohlgeordnete, dem Willen Gottes entsprechende. Die Kirche hat also die weltliche Gewalt nicht schlechthin einzusetzen (ut sit), und sie richtet sie nicht, um sie eventuell abzuseten, sondern um ihr ihre Pflichten vorzuhalten und ihr gegebenen Falles die religiöse Weihe zu entziehen und sie für eine gottentfremdete, usurpatorische, thrannische zu erklären. Die Absehungsbefugnis konnte dem Papstthum hinsichtlich der Kürsten wohl durch das chriftliche Völkerrecht übertragen werden; fie steht ihm aber seiner Natur nach nicht zu. Denn alle Gewalt ift nur von Gott und auch einer schlechten Obrigkeit muss Gehorfam geleistet werden. (1 Betr. 2:18.) Dajs das Wort instituere nicht von einer wirklichen Ginsetzung verstanden sein konnte, geht auch ichon aus dem Zusammenhang der beiden Hauptfäße hervor. Der Erste behauptet einfach den Vorzug der geiftlichen vor der weltlichen Gewalt (spiritualem autem et dignitate et nobilitate terrenam quamlibet praecellere potestatem) und deduciert dies zunächst aus dem höheren Rang der geiftlichen vor den weltlichen Dingen; dann verweist die Bulle auf die Abgabe, Segnung und Heiligung der Rehnten. auf die feierliche Uebernahme der Fürstengewalt (unter Segnung und Salbung seitens der Kirche) und auf die Leitung der Dinge selbst; ex ipsarum rerum gubernatione claris oculis intuemur; nam veritate testante spiritualis potestas terrenam potestatem instituere habet etc.: die Bulle verweist also hier auf eine Einsetzung der weltlichen Gewalt durch die geiftliche, welche man mit klaren Augen sehe; also auf offenkundige Thatsachen dieser Art in jener Zeit. Wo waren aber solche damals vorhanden, wo wurden weltliche Fürsten durch die Kirche im strengen Sinne eingesett? Es wäre doch arg gewesen, wenn Bonifag VIII sich zu einer Zeit, in welcher das Bapftthum mit der weltlichen Gewalt sozusagen um seine Existenz ringen musste, vermeffen hätte, zu fagen: wir seben mit klaren Augen, wie die Kirche die weltlichen Fürsten ein= und absett. Wie lagen benn die thatsächlichen Berhältnisse? In Deutschland Abolf von Naffau und Albrecht I., in Frankreich Philipp der Schöne, in England Eduard I., in Bortugal Dionnfius der Große, in Castilien Ferdinand IV., in Dänemark Erich VI., in Ungarn Andreas III.,

in Polen die Thronwirren nach dem Tode Lefzets VI. († 1289). in Schweden Birger II., in Konstantinopel Andronifus II.: wo. von welchem Reiche hätte der Bapft sagen konnen, dass die geiftliche Gewalt die weltliche eingesett? Die meisten der Fürsten nahmen ent= weber keine Rotiz von ihm oder lagen mit ihm im Streite. Rur in einem Lande war der Papft noch anerkannter Lehensberr, in Unteritalien; aber dies Berhältnis, das zudem eine Art blutende Wunde des Papstthums bildete, konnte Bonifaz doch nicht zum Untergrund einer so allgemeinen Behauptung machen. Wohl aber passte die überall übliche Krönung und Salbung der Könige und Fürsten durch die Bijchöfe ganz und gar zum Beweis für die behauptete Superiorität der geiftlichen Gewalt über die weltliche, und ebenso das allgemein anerkannte Ercommunicationsrecht der firchlichen Autorität. Ercommunication aber gieng ein wahrhaftes Gericht über den zu Ercommunicierenden voraus; wie auch bei Thronftreitigkeiten gar häufig das Urtheil des apostolischen Stuhles über die Legitimität der streitenden Interessen angerufen wurde. Man kann also mit Funk recht wohl die Uebersetzung des Wortes instituere in der Bulle mit unterweisen ablehnen, ohne dasselbe mit einsetzen im strengen Sinne wiederzugeben. Nimmt man es aber in der von mir proponierten Bedeutung, dann wird klar, dass die Worte der Victor'schen Schrift ut sit, und der letzte Theil der Stelle des Propheten keine Anwendung litten und deshalb in Wegfall kommen mußten. Es erhellt aber auch ferner, dass der Bapst sich keine die Unabhängigkeit der weltlichen Gewalt aufhebende Jurisdiction über sie beilegte. Die behauptete Superiorität bewegt sich dann lediglich auf dem geistlichen Gebiete: die geistliche Gewalt steht über der weltlichen sowohl wegen ihres Objectes, welches in erster Linie die geistlichen Interessen der unsterb= lichen Menschenseelen find, als wegen ihres Zieles, das ewige Heil der Seelen; sie ift die Richterin über die Moralität der Handlungen ihrer Angehörigen, sie entfündigt und heiligt dieselben, sie hat vom Stifter der Kirche Die universale Binde- und Lösegewalt, Die sich im Papste als ihrem obersten Inhaber concentriert. Und da die Wahrheit und Gnade Christi für alle Menschen bestimmt sind, und den Aposteln der Auftrag geworden, alle Völker zu lehren und zu taufen und zum Gehorsam gegen seine Gebote anzuhalten, so folgt mit logischer Noth= wendigkeit aus diesen Prämissen der Schlufsfat der Bulle: "Porro subesse Romano Pontifici omni humanae creaturae declaramus, dicimus et diffinimus omnino esse de necessitate salutis". Der Kirche Christi angehören, und der Jurisdiction des Papstes untersalutis ist, ist gewiss; also auch das andere. Wie es aber bezüglich der Zugehörigkeit zur Kirche verschiedene Grade gibt, so auch bezüglich der Unterordung unter ihr sichtbares Oberhaupt. Und ebenjowenig wie die Rothwendigkeit des Ersteren die Ruhe der politischen Weltordnung beeinträchtigt, ebensowenig thut dies auch die darauf beruhende

Nothwendiakeit des Letzteren. Man braucht also nur die kirchliche Lehre

genau darzulegen, dann schwindet jede Schwierigkeit.

Die letzte Abhandlung des Werfes beschäftigt sich nochmals mit der Berufung der oekumenischen Synoden des Alterthums und zwar im speciellen Anschlusse an den Aussah, welchen ich im vorigen Jahrsgange dieser Zeitschrift (Heft II) über dieses Thema veröffentlicht habe. Es sei mir daher gestattet, hier einige weitere Bemerkungen beizusügen, die, wenn sie auch an dem Endergebnis unserer Controverse nichts ändern können und sollen, doch zur besseren Klarstellung des Fragepunktes dienen werden. Aus dem Epilog des Herrn Verfassers und einer Besprechung seines Werkes im 120. Band der historischen politischen Blätter vom vorigen Jahre ersehe ich nämlich, dass mein Aufgat theilweise von ihm missverstanden worden ist.

Herr Prosessor Funk sagt zu Anfang, dass ich im ersten Theile meines Aufsates mehr oder weniger Partei für die Männer ergriffen habe, welche seine Aufsassung bekämpften. Ich muß hier unterscheiden. Des Verkassers Auffassung betreffs des kaiserlichen Berufungsrechtes, wie sie jetzt von ihm klar dargelegt ist, theile ich, und würde sie auch gegen jene Männer vertreten, wenn das nothwendig werden sollte. Allein gegen diese Auffassung hatte weder Scheeben noch Schmid Einsprache erhoben, und es konnte dies auch keiner von ihnen thun, weil Funk sie noch gar nicht ausgesprochen hatte, wenn auch in seinen Aussührungen im Jahrbuch die Grundelemente

dafür vorlagen.

Kunk vertrat von Anfang an ein angeblich allerseits auch von den Papsten nicht beanstandetes Recht der Raiser, vekumenische Concilien zu berufen. Jest aber erflärt er fich mit der Modification dieses Sapes dahin einverstanden, die Raiser hätten ein auch von den Bäpsten anerkanntes Recht besessen, allgemeine Reichsinnoden zu berufen, welche dann durch die Sanction des Papstes. gleichviel in welcher Form dieselbe erfolgte, den Charafter der Defumenicität erlangten. Der Unterschied zwischen diesen beiden Sätzen liegt auf der Hand. Der lettere ift dogmatisch unverfänglich; der erstere aber nicht, weil er doppelsinnig ist. In sensu composito ist er falsch; in sensu diviso aber, in welchen er auf den zweiten hinaus= kommt, ist er, gleich diesem, annehmbar. Scheeben wie Schmid aber nahmen und bekämpften ihn im erften Sinne; und ebenfo B. Bloger; und dieser, wie auch Scheeben konnten und mussten dies, weil das berichtigende Element des an sich bloß reichssynodalen Charafters jener Synoden von Funk erst in dem Jahrbuch-Auffatze von 1892 in die Debatte eingeführt worden war, welchen Aufsatz beide nicht por sich hatten.

Professor Schmid hatte allerdings diesen Auffat vor Augen; allein auch ihm kann man aus seiner Opposition keinen Vorwurf machen, weil Funks Ausdrucksweise, wie ich im ersten Absatz meiner Abhandlung nachgewiesen, auch anderer Auslegung fähig blieb, zumal

er die schrossen Ausdrücke im Kirchenlexikon und in der Tübinger Duartalschrift nirgends zurückgenommen hatte. Und wenn ich speciell Herrn Schmid noch gegen den Vorwurf Funks vertheidigte, seine Arbeit imputiere ihm fälschlich eine Bestreitung des päpstlichen Besusungsrechtes, so habe ich in meinem Aufsaße durch wörtliche Anführung der betreffenden Stellen aus Funks Aufsäßen zur Genüge gezeigt, dass Dr. Schmid diesen Vorwurf thatsächlich nicht verdiene.

Eine andere Frage ist dann die, ob sich historisch gar keine Betheiligung der römischen Päpste an der Berufung dieser allgemeinen Neichsspnoden nachweisen lasse, beziehungsweise ob die römischen Raiser dabei wirklich ganz und gar selbstherrlich vorangegangen seien. Wenn die in Betracht kommenden Spnoden ihrer Berufung nach bloße Reichsspnoden waren, so hat die Beantwortung dieser zweiten Frage zwar, wie Funk ganz richtig bemerkt, keine dringliche, höhere (dogmatische) Bedeutung mehr; historisch aber bleibt sie auch dann noch intersssiant genug, zumal dabei die Methodik der geschichtlichen Beweisssührung mit zur Erörterung kommt. Funk verneint die Frage; mir dagegen erscheinen die Gründe, welche er dagegen vordringt, nicht immer stichhaltig; ich erachte vielmehr eine solche Betheiligung der Päpste wenigstens bei der einen oder anderen Spnode nach den vorliegenden Acten sür thatsächlich, und habe beides in meinem Aufsate nachzuweisen gesucht, din aber dabei von Funk theilweise missverstanden worden.

Was zunächst den Rufin'schen Bericht über die Synode von Nicaa angeht, fo wollte ich baraus teinen birecten Beweiß für die Untheilnahme des Papstes an ihrer Berufung herleiten, ich habe vielmehr nur Einwendungen gegen die Richtigkeit der Schlufsfolgerungen erhoben, welche Funk aus den Worten ex sacerdotum sententia gezogen hat, und hinzugefügt, dass es mir mit Rucksicht auf das Reugnis der sechsten Synode nicht unhistorisch vorkomme, wenn man Sylvester unter die sacerdotes subsummiere und dann das Wort sententia betreffs seiner Betheiligung in einem anderen Sinne nehme als für die eventuelle Antheilnahme anderer Bischöfe an der Be= rufung der Synode. Dabei habe ich an einem Beispiele gezeigt, wie das Wort sententia ganz wohl in einem und demselben Satze je nach den Subjecten, auf die es sich bezieht, eine verschiedene recht-liche Bedeutung haben könne und musse. Ich meine, die Regeln, welche ich bezüglich der Interpretation solcher Ausdrücke gegeben, seien so ziemlich allgemein anerkannt. Meine Ausführungen in Diefer Sache setzen also den Beweisen Funks für seine Ansicht nur ein non liquet entgegen, ohne positiv das Gegentheil darthun zu wollen.

Alehnliches gilt von dem, was ich bezüglich der Funk'schen Berswerfung des Zeugnisses der sechsten Synode in ihrem dossof worterdes bemerkt habe. Meine Einwendung gegen die Logik seiner Schlusksolgerung: auch wenn das Zeugnis richtig sei, beweise es nichts

für eine Anerkennung des päpstlichen Convocationsrechtes im Alterthum; wird ignoriert; mein Argument für die Richtigkeit desselben aus dem Zutreffen der Aeußerungen des λόγος προςφωνητικός bez züglich der anderen oekumenischen Synoden aber mit Gründen zurückzewiesen, die ich nicht anzuerkennen vermag. Meine Ausführungen

liefen auf Folgendes hinaus:

Die Bäter der sechsten Synode standen der Zeit der erften nabe genug und hatten sicher auch Geschichtsquellen zur Verfügung, um über den Fragepunkt orientiert sein zu konnen; es lag ferner für sie durchaus kein Grund vor, aus menschlichen Rücksichten dem wirklichen Sachverhalt zuwider für die papstliche Mitberufung Zeugnis ablegen zu wollen; im Gegentheil, sie hatten eher Grund gehabt, eine papstliche Betheiligung an der erften Synode in Abrede ju ftellen. Des weiteren zeigen ihre Bemerkungen über bie Vorgange bei den anderen Synoden, dass sie überhaupt historisch gut orientiert waren. Wenn aber Zeugen, welche eine Thatsache wissen können, sich in anderen homogenen Fragen auch wirklich gut orientiert erweisen und keine Nebengrunde haben, den Vorgang, so wie sie thun, darzustellen, sondern durch die Berhältniffe eher zum Gegentheil hätten verleitet werden können; wenn solche Zeugen, sage ich, eine Thatsache be-haupten, so lehrt die besonnene Kritik, ihr Zeugnis als wahrheits= gemäß anzunehmen. Gegen diese Beweisführung läset sich mit Erfolg nur in der Weise aufkommen, dass man das Zeugnis der Bäter der sechsten Synode auch bezüglich anderer Punkte als unglaubwürdig darthut. Diesen von Funk versuchten Beweiß kann ich aber auch nach seinen Ausführungen im Epilog immer noch nicht als erbracht ansehen.

Im besonderen kann ich der Art, wie Funke Seite 503 des Epilogs argumentiert, nicht zustimmen. Er fagt, wenn man die Berschiedenheit beachte, wie die Synode in dem λόγος προςφωνητικός von ben einzelnen Synoben rede, so beweise das nur, dass sie "entfernt nicht daran dachte, über die Urt der Berufung ihrer Borgangerinnen einen Aufschluss zu geben", und insoferne bestätige dies nur das absprechende Urtheil, welches er über das Schriftstück gefällt. Mir scheint aber im Gegentheil gerade diese, ich möchte sagen Absichts= losigkeit des Zeugnisses für seine Wahrheit sehr stark ins Gewicht zu fallen; benn dieselbe läfst sich, wenigstens ungezwungen nur dadurch erklären, dass die ganze Versammlung die Antheilnahme des Papstes an der Berufung für eine notorische Thatsache ansah. Was sodann die dem Nektarius zugeschriebene Berufung der zweiten allgemeinen Synode angeht, fo hatte ich in meinem Auffate bemerkt, derfelbe konne gemeinsam mit dem hl. Gregor vom Raiser mit der Leitung der Borbereitungen zur Synode betraut gewesen sein; die Ansicht aber, Nektarius sei dazumal noch nicht einmal Cleriker gewesen, ftehe nicht unumftößlich fest. Funk bemerkt hiergegen, zu einem Zweifel sei fein Grund vorhanden und ein folcher bis auf mich

auch nicht erhoben worden. Der Grund zum Zweifel liegt aber für mich in der Legendenhaftigkeit der ganzen Erzählung über die Er= hebung des Nektarius auf den Stuhl von Constantinopel, der sonder= baren Stimmzettelabgabe, wie Sozomenus fie beschreibt, während er nach Socrates vom Bolke erwählt wurde 2c. Ein Mann, der wie Nektarius eine so hohe amtliche Stellung bekleidet, die ihn mit dem Hofe, wie mit den firchlichen Kreisen nothwendig in häufige Berührung bringen musste, konnte nicht so unbekannt sein, dass man nicht einmal wusste, er sei noch Katechumene, und die ganze Bischofs= versammlung noch absolut nichts von ihm erfahren, wie Sozomenus berichtet. Dazu kommt, dass zwischen Gregor und Nektarius offenbar freundschaftliche Beziehungen bestanden und daher nicht anzunehmen ift, der letztere habe vor seiner Erhebung zu den arianischen Parteien gehört; wenn er aber demgemäß als Katholik in der Anastasia verkehrte, so ist es ganz undenkbar, dass man in der kleinen katholischen Gemeinde Gregors noch nicht erfahren, bafs er noch nicht getauft sei. Endlich ist zu beachten, dass die amtliche Stellung des Nektarius es ganz naturgemäß mit sich bringen musste, das ihm die Vorbereitungen zur Abhaltung der Synode übertragen wurden. Ferner bemerkt Funk, meine Erklärung gehe über die bedeutsame und historisch gesicherte Stellung des Nektarius auf der Spnode hinweg und nehme zu einer Thätigkeit vor der Synode ihre Zuflucht, die hinter jene an Bedeutung weit zurück trete und die lediglich auf Bermuthung beruhe. Allein hier wird übersehen, dass die sechste Synode dem Rektarius und dem hl. Gregor nicht bloß die Berufung der zweiten, fondern auch die Reprobation des Macedonius und Erweite= rung des nicanischen Symbolums zuschreibt. Das letztere thaten sie als Vorsitzende der Synode und für diese war damit allein schon Grund genug zu ihrer Erwähnung gegeben; wenn also die Bater ihnen überdies auch noch die Berufung der Versammlung zuschrieben, fo mussten sie dafür ihre triftigen Gründe haben. Die Gegenargumentation Junks entbehrt also der Unterlage.

Shenso wenig haltbar erweist sich, was er bezüglich der fünsten Synode sagt, denn der Plan, eine allgemeine Synode zur Erledigung des Dreicapitelstreites zu veranstalten, wurde bereits 550 von Papst und Kaiser gemeinsam gesast und die Zurücziehung des Judicatums seitens des ersteren war ja gerade eine Folge dieser leebereinkunst; auch zwei Jahre später noch erklärte sich Birgilius wiederholt mit der Abhaltung einer oekumenischen Synode, die unter seinem Borssitze tagen solle, einverstanden. Ueber den Plan, die Wirren auf diesem Wege beizulegen, herrschte also kein Dissens; ein solcher entstand erst, als der Kaiser aus leicht erklärbaren Gründen auf die Vorschläge des Papstes bezüglich des Ortes, wo sie stattsinden sollte und der Art ihrer Zusammensetzung nicht eingieng: die Worte des dieser vorzesenstreites, sind demnach durchaus richtig; und wenn

es bann auf einmal mit etwas befremdender Wendung weiter heißt: "καί το της πέμπτης συνέστη συνέδριον", jo tann ich meinerseits darin nur eine sehr porsichtige Ausdrucksweise der sechsten Synode erkennen, mit welcher sie dem nachträglichen Widerstreben des Bapftes und damit dem thatsächlichen Verlauf der Dinge Rechnung trug. Vorstehendes moge zur Erklärung meiner Unschauungen über diesen Theil des Epiloas genügen. Auch die wenigen weiteren Ausführungen Kunks bezüglich anderer Theile meines Auffates kann ich nicht für zutreffend erachten; ich verweise auf die betreffenden Stellen im II. Heft des vorigen Jahrgangs dieser Zeitschrift, die klar genug find. Auf eine weitere Polemit in der Frage kann ich umfo leichter verzichten, als ich mich, wie schon oben bemerkt, in der Hauptsache, worauf es mir por allem ankam, in der dogmatischen Frage nämlich. mit herrn Professor Funt nunmehr eins weiß. Nur eine allgemeine Bemerkung über den Zweck meines Auffatzes sei mir noch gestattet. Ich hatte durchaus nicht die Absicht, den Beweiß zu liefern, dass die Päpste die Synoden des Alterthums im strengen Sinne des Wortes direct miteinberufen hätten; sondern ich wollte nur entgegen der Funk'ichen Aufstellung, dass die Kaiser allein mit Ausschluss jeglicher wie immer gearteten Mitwirkung ber Bapfte, fraft eigenen souveränen Rechtes die oekumenischen Synoden berufen, zeigen, dass die Geschichte nicht wenige und nicht unwichtige Anhaltspunkte dafür bietet, dass Hefele recht hat, wenn er fagt, wie sich eine gewiffe Betheiligung der Bäpfte an ihrer Berufung, die in den einzelnen Fällen bald mehr bald minder deutlich hervortrete, historisch nachweisen lasse. Gegenüber dem Funk'schen hierin durchaus ablehnenden Standpunkte bedarf es zur Widerlegung nicht des positiven Beweises, dass die vorliegenden Zeugnisse im Sinne einer positiven Mitwirkung ber Bapfte ausgelegt werden muffen, sondern nur, das sie ungezwungen auch so ausgelegt werden können. Und das glaube ich bezüglich der Synoden des Alterthums in meinem Aufjate gezeigt zu haben. Die Contradictoria von "A kann nicht B sein", ist nicht: "A ist B", oder "A muss B sein, sondern "A kann B sein". Wer also wie der Verfasser der freundlichen Kritik meiner Abhandlung in den "Stimmen von Maria Laach" die Reichs= synodentheorie, wenn ich mich dieses Ausdruckes bedienen darf, nicht acceptieren will, ber fann mit jenem Nachweise sich zufrieden geben; dem Dogma von der Primatialgewalt des Papstes ift damit genügend Rechnung getragen. Wer aber die Auffassung acceptiert, dass die erften acht allgemeinen Synoden ihrer Berufung nach lediglich Reichssynoden gewesen und erft durch den Beitritt, resp. die Bestätigung der Bapfte die Autorität vekumenischer Synoden erlangt haben, der fann über die Frage der Betheiligung der Papfte an ihrer Berufung als eine vom bogmatischen Standpuntte aus belanglose, hinweggeben. Dann gilt von dieser speciellen Frage das Wort: unusquisque abundet in sensu suo.

Kunt meint in seinem Epilog (S. 501), ich sei zu sehr Dogmatifer und zu wenig Siftoriter, um seinen geschichtlichen Ausführungen völlig gerecht zu werden. Nicht doch; ich habe in meinen Untersuchungen selbst mich streng auf dem Boden der Geschichte zu halten gesucht und neben manchen geschichtlichen Momenten, die Funt un= beachtet gelassen, hauptsächlich die Schlussfolgerungen ins Aluge ge= faist, welche er aus den geschichtlichen Zeugniffen gezogen. Dabei fteben wir aber nicht auf dem Boden der Dogmatik, sondern lediglich auf dem der Logif und hiftorischen Kritik. Das dogmatische Kriterium ist in dieser Frage, wie in den meisten andern ähnlicher Art, nur ein negatives; es darf aber nicht außeracht gelassen werden, weil man sich fonft der Gefahr aussett, fehlzugeben. In der vorliegenden Frage hat es thatsächlich dahin geführt, dass die anfangs von Funk vertretene Unsicht mit seiner Zustimmung nunmehr so modificiert ist, das sie historisch wie dogmatisch correct erscheint, und der Tübinger Gelehrte fich seiner Studien und Erfolge in dieser Richtung freuen kann, ohne ferner den Vorwurf dogmatischer Incorrectheit besorgen zu müffen. Mit diesem Ergebnisse der langiährigen Controverse können wir, bente ich, allfeitig zufrieden sein. Dogmatische Gründlichkeit und Umsicht ift zu einem objectiv richtigen und subjectiv unbefangenen Studium der Kirchengeschichte absolut nothwendig. Und ich muss ehrlich gestehen, dass ich sehr wünsche, man moge in den Kreisen unserer Kirchenhistoriker das dogmatische Element mehr als seither geschehen, beachten. Die Gründe dafür habe ich in meiner Schrift: "Das dogmatische Kriterium der Kirchengeschichte"!) genügend außeinandergesett, und es will mir scheinen, als ob die Gefahr eines Rückfalles in Bestrebungen, die schon viel Unheil bei uns angerichtet haben, recht nahe gerückt fei.

## Die Naturwissenschaften im Dienste der Cheologie.2)

Bon Dr. Eb. Rent, Pfarrer in Raftaetten (Raffau).

(Zweiter Artikel. Schlufs.)

II. Es erübrigt nun noch, dass wir uns darüber möglichst flar zu werden suchen, in welchem Umfange wir in den Naturwissensichaften bewandert sein müssen, um unseren oben geschilderten Aufgaben nach allen Seiten hin gerecht werden zu können; denn dass die meisten Priester eigentliche Natursorscher im strengen Sinne des Wortes nicht zu sein brauchen, ja dass wir in Anbetracht unserer speciellen Berufspflichten einerseits, und des fast unermesslichen Gesbietes der Natursunde andererseits, auf letzterem immer nur Diletstanten sein können, versteht sich von selbst. Wir werden uns desshalb auf das Northwendige beschränken und unsere naturgeschichtlichen

<sup>1)</sup> Kirchheim, Maing 1893.

<sup>2)</sup> Bergl. Quartalschrift Jahrg. 1893, S. 536.

Studien unseren sonstigen Pflichten und Aufgaben anvassen und unterordnen muffen. Wie in unserem ganzen priefterlichen Thun das "Omnia ad majorem Dei gloriam" unfer Wahlspruch sein soll, jo muss er uns auch hinsichtlich des Zweckes und der Wahl des Stoffes für unsere Studien jum Leitstern dienen. Salten wir aber in der angedeuteten Weise Maß und Ziel, so ist es keine Frage, dass wir trot unserer seelsorgerlichen Arbeiten und anderweitigen wissenschaftlichen Beschäftigungen auch noch Zeit haben werden, uns in der Naturfunde berufsmäßig zu orientieren und die Fortschritte und Resultate der Naturforschung zu verfolgen. Die Aufgabe ist übrigens weniger schwer, als sie manchem auf den ersten Blick erscheinen mag. Der größeren Ordnung und besseren Uebersicht halber wollen wir zuerst die allgemeinen und zuletzt die einzelnen Gesichtspunkte ins Auge fassen, von welchen aus wir auf dem immensen Gebiete der Naturkunde am schnellsten und sichersten den be= nöthigten Ueberblick und das erforderliche positive Wissen gewinnen fönnen.

§ 1. Zum Verständnisse der Natur und ihrer vielseitigen Er= scheinungen, zur richtigen Bürdigung und Beurtheilung der Naturforschung und ihrer Resultate, zur Kritik der letzteren und der aus benselben seitens der bibelscheuen Raturforscher gezogenen Schlussfolgerungen, mit anderen Worten, zur Unterscheidung des Wahren und Falschen, der wirklichen Thatsachen von den Sypothesen, leistet, wie überall, so auch hier, nichts größere Dienste als die - Logik. Die ausgedehntesten naturwissenschaftlichen Renntnisse vermögen den Mangel eines scharf logischen Denkens nicht zu ersetzen, Beweis dafür sind die vielen auf den einzelnen Gebieten der Naturkunde sehr erfahrenen, ja bewunderten Gelehrten, welche aber trot ihres großen Erfahrungswiffens zu Schlüffen kommen, welche allen Regeln der Logik geradezu hohnsprechen. Auf keinem Gebiete menschlichen Wissens und menschlicher Forschung gibt es so viele "wenn" und "aber" wie auf dem Gebiete der Naturwissenschaften, nirgend sonst begegnet man soviel dreiften Behauptungen, circulis vitiosis, falschen Bramiffen und Trugschluffen, wie eben auf diesem Gebiete. Die beliebteste Taschenspielerkunft ist diese, dass man zuerst Hypothesen aufftellt und sich nachher auf dieselben als auf feststehende Thatachen beruft und daraus Schlüsse zieht. Der Grundsat: "ab actu ad posse valet consecutio" wird umgekehrt, und man schließt a posse ad esse. In dieser Beziehung sagt felbst ein bedeutender Naturforscher, Brof. Dr. Pfaff, in der Borrede zu feiner Schöpfungs= geschichte: "Statt wie früher seine Schlüsse streng aus den Thatsachen zu ziehen und nach diesen, nämlich den Thatsachen, die Theorien zu construieren, geht man jetzt mit einer fertigen Theorie an die Thatsachen, deutet und modelt diese nach jenen, ignoriert sie wenn nöthig, oder vertröstet sich damit, dass jene von der Theorie geforderten aber bislang noch nicht gefundenen Thatsachen fünftig noch

einmal gefunden werden". Wenn selbst Naturforscher von Fach sich so äußern, wird man gewiss fehr aut thun, die Schlüsse der Natur= forscher mit einigem Misstrauen zu betrachten. Einige Beispiele mogen bas Bejagte bestätigen und illustrieren. Es ift befannt, bafs der Niagarafall gegenwärtig jährlich um etwa 1/3 Meter zurückgeht, folglich, so behaupten die Geologen, hat der Fall 36.000 Jahre gebraucht, um sich seine 12.000 Meter lange Schlucht auszuwühlen. Ja, antwortet der gesunde Menschenverstand, wenn der Fall und alle begleitenden Umstände allzeit dieselben gewesen wären, wie sie heute sind, wenn namentlich infolge größerer Waffermassen, außersorbentlicher Naturereignisse, die Erosion früher keine energischere war als heute, was aber nicht nur sehr wohl möglich, sondern sogar sehr wahrscheinlich ist, möchtet ihr Forscher Recht haben, so aber beweist der heutige Rückgang hinsichtlich des früheren gar nichts. Dr. Schleiden berechnet in seinem Werkchen "Das Alter des Menschengeschlechtes", dass zur Bildung des Mississpi-Deltas ein Zeitraum von mindeftens 258.000 Jahren erforderlich gewesen ift, und dass die Menschenknochen, welche man darin in einer beträchtlichen Tiefe gefunden hat, ein Alter von mindestens 57.000 Jahren beauspruchen dürfen . . . . folglich find die Angaben der Bibel über das Alter des Menschengeschlechtes falsch! Ja, antwortet auch hier wieder die gefunde Logik, wenn das Mississippi = Delta sich genau so gebildet hätte, wie die Naturforscher nach der langweiligen Lyell'schen Theorie zu behaupten für aut finden, möchten sie Recht haben, wenn es ihnen aber diesen Gefallen nicht thut, sich vielmehr, was doch sehr wahrscheinlich ift, nach eigenen Recepten gebildet hat wie sich auch andere Ablagerungen, zum Beispiel das Delta der Rhone und des Bo, nachweislich gebildet haben und noch bilden, dann ift Dr. Schleidens und anderer Schlussfolgerung durchaus unberechtigt und falsch, und das sie letteres thatsächlich ist, und das Mississippi-Delta sich ganz anders als nach der Lyell'schen Theorie gebildet hat, beweist gerade das darin gefundene Menschengerippe; denn wiewohl letteres in sehr beträchtlicher Tiefe und an einer Stelle gefunden worden, wohin es, wenn die Lyell'sche Theorie richtig wäre, bereits vor 57.000 Jahren gelangt sein mufste, ist es doch nicht alter als die heute noch existierende amerikanische Menschenrace; denn zum großen Leid= wesen unserer Naturforscher ist das berühmte Gerippe seitens der modernen Anatomie und Ofteologie als das eines Indianers der heutigen amerikanischen Race unzweifelhaft festgestellt worden. — Alber so wird es eben gemacht, und da dieser Unfinn sich im Bewande hoher Wiffenschaftlichkeit zu präsentieren versteht, verfehlt er selten sowohl auf die unwissenden Massen, als auch auf das dentfaule, sogenannte gebildete Philisterthum seinen religionsfeindlichen Zweck. Dr. Lorinser meint, dass die Behauptungen und Erflärungsversuche gewisser Naturforscher "ftark an Münchhausens Abenteuer erinnern, der sich an seinem eigenen Zopse aus dem Sumpse gezogen hat". Im Binblicke auf das Gesagte stehe ich keinen Augenblick an zu behaupten, bafs zur Kritik und zur Widerlegung eines großen, vielleicht bes größten Theiles aller gegen die biblische Offen= barung seitens der Naturforscher erhobenen Einwendungen weiter nichts erforderlich ist, als die Anwendung des gesunden Menschen= verstandes oder der Logit, nur darf man sich nicht verblüffen und durch die Bucht angeblicher Thatsachen und "feststehender Resultate" imponieren laffen; benn erftens miffen wir als Theologen mit absoluter Gewischeit, dass es in der Natur absolut keine der positiven Offenbarung widersprechende Thatsachen geben tann, und zweitens weiß jeder, der einigermaßen mit der Materie vertraut ift, dass gerade die Naturkunde mehr Geheimnisse und ungelöste — wahr= scheinlich auch unlösbare — Räthsel enthält, als alle übrigen Wissen= schaften zusammen. Aus dem Gesagten folgt, dass derjenige, welcher logisch zu denken und zu urtheilen vermag, dabei einigermaßen dia= lektisch geschult ist, was alles beim Clerus infolge seiner anderweitigen wissenschaftlichen Bildung vorausgesetzt werden darf, in vielen natur= wissenschaftlichen Fragen das Wahre vom Falschen unterscheiden kann, auch ohne diese Fragen speciell studiert zu haben, zumal wenn ihm noch die positive Offenbarung zuhilfe kommt. - "Credo ut intelligam", jagt der heil. Anselmus. Wenn irgendwo, jo bewährt sich dieser Spruch in der Erforschung der natürlichen Offenbarung und in der richtigen Beurtheilung ihrer Phänomene. Dr. Lorinser sagt uns: "dass die positive Offenbarung die natürliche als ihre von Gott gewollte Grundlage nicht entbehren kann, dass sie selbst überall auf dieselbe hinweist, das sie zwar im allgemeinen dieselbe bestätigt und in den Grundzügen mit ihr zusammenfällt, aber keineswegs alles dasienige wiederholt und aufs neue ausspricht, was in jenen gegeben ift, dass also eine gegenseitige Erganzung und Beleuchtung ber einen Offenbarung durch die andere stattfindet und ein unzertrennliches Berhältnis begründet, welches zwischen den beiden Offenbarungsweisen Gottes besteht". Daraus geht mit Evidenz hervor, dass die Natur= funde sowohl objectiv als subjectiv eine Domane der Theologie ist. welche zu bearbeiten und zu fructificieren der katholische Briefter als Dolmetscher der Offenbarungen und Großthaten Gottes nicht nur an erster Stelle berufen, sondern auch befähigt ift. Schon der berühmte Hugo von St. Victor fagt: "Die ganze sichtbare Welt ift gleichsam ein Buch vom Finger Gottes geschrieben . . . und die einzelnen Creaturen sind gleichsam Figuren . ., um die unsichtbare, göttliche Weisheit zu offenbaren. So wie aber, wenn ein des Lesens Unkundiger ein geöffnetes Buch sieht, er die Figuren zwar erblickt, aber die Buchstaben nicht erkennt, so sieht auch der thörichte und thierische Mensch, der das Göttliche nicht wahrnimmt, in diesen sicht= baren Creaturen zwar die äußerliche Gestalt, versteht aber nicht die Bedeutung (rationem) . . . Es gibt deshalb wohl niemanden, dem die Werke Gottes nicht wunderbar sind, aber während der Thor in

ihnen nur die Geftalt sieht und bewundert, erkennt der Beije durch das, was er äußerlich sieht, den Gedanken der göttlichen Beis-heit . . . " (lib. VII Didase). Treffender kann die glaubenslose, materialistische Naturforschung und deren fast unbegreisliche Borniert= heit hinfichtlich des tieferen Berftandniffes weder begrundet noch geschildert werden. Dass die Ursache dieser Borniertheit und "Nicht= verstehens" der Natur in dem Unglauben zu suchen ift, sagt uns auch der Psalmist: "D wie herrlich sind deine Werke o Herr! Alles hast du in Weisheit gemacht, du hast mich erfreut in deinen Gebilden . . . . Sehr tief sind beine Gedanken, der unweise Mann wird es nicht erkennen und der Thor wird es nicht verstehen". Wenn bem aber so ist, das heißt, wenn zum tieferen Verständnisse der Natur, zur Auffindung und Feststellung der ihr zugrunde liegenden göttlichen Ideen, Gedanken und Plane ein offenes, frommes, gläubiges Gemüth, ein durch positives theologisches Wissen erleuchteter und geschärfter Verstand gehört, wem wird es dann nicht flar, erstens: warum gerade wir Theologen und Briefter vor den ungläubigen Naturforschern ceteris paribus sehr viel voraushaben und zweitens, warum letztere eine so erstaunliche Kurzsichtigkeit an den Tag legen und vor lauter Bäumen den Wald nicht sehen? Denn wenn der Upostel fagt, dass Beiftige geistig betrachtet werden muß, und das der "animalis homo non percipit ea quae sunt spiritus Dei", so ist damit doch klar ausgesprochen, warum die materialistischen Naturforscher, diese animales homines, die geistige Seite der Natur nicht verstehen und warum wir sie verstehen, und warum, wie oben schon gesagt worden, es keine bloß zufällige, sondern der Natur der Sache entsprechende Erscheinung ift, dass die bedeutendsten und bahnbrechenden Naturforscher aller Zeiten gläubige Christen, in specie fatholische Priester waren. Um das Gesagte noch mit einem Beifpiele zu erläutern, weisen wir hier nur auf das Berhältnis bin, welches soviele Thiere manchen Martyrern und anderen Heiligen gegenüber eingenommen haben. Wir erfahren aus unzweifelhaft sicheren, hiftorischen Berichten, bass die wildesten Bestien gegen viele Martyrer sich wie unschuldige Lämmer benahmen und dass die scheuesten, furchtsamsten Thiere (wie Bogel, Sasen, Rebe u. f. w.) anderen Beiligen gegenüber ihre angeborne Scheu ablegten, ja den Beiligen gehorchten und in einen gewissen, lieblichen Freundschafts= verfehr mit ihnen traten. Beispiele diefer Art liefern uns, außer der Bibel, die Acte der Martyrer, sowie das Leben des hl. Paulus, Antonius, Franciscus, Antonius von Badua und vieler anderen. Für alle diese Erscheinungen hat der rationalistische Naturforscher, der animalis homo, nur ein ungläubiges, spöttisches Lächeln, für ihn find und bleiben sie ebenso unerklärbar, ja lächerlich, wie sie bem auf dem Boden ber Difenbarung ftebenden Chriften leicht erklärlich, ja bis zu einem gewiffen Grade felbstverftandlich erscheinen; denn der Glaube jagt uns gang genau, weshalb und wodurch die Unordnung in der Natur gekommen ist, er sagt uns, weshalb der paradiesische Zustand aufgehört hat und woher die Wildheit der Thiere, ihre Scheu und Unbotmäßigkeit dem Menschen gegenüber kommt. Bewaffnet mit diesem von der positiven göttlichen Offenbarung in die Sand gegebenen Lichte, erscheinen uns Vorgange in der Natur wie die genannten nicht nur leicht erklärlich, sondern sogar höchst billig und weise; denn dass zu Gunften solcher Menschen, in welchen die vollendetste Beiligkeit die Sunde und ihre übernatürlichen schlimmen Folgen verdrängt hat, auch die natürlichen schlimmen Folgen der Sünde theilweise schwinden, dass Gott als besondere Auszeichnung und Belohnung der durch die Wiedergeburt im zweiten Aldam und durch die Buße wieder erlangten, ursprünglichen, paradiesischen Heiligkeit auch die ursprünglichen, paradiesischen Zustände mehr oder weniger wieder erstehen lässt, erscheint doch nur billig und recht, gemäß dem alten Grundsat: cessante causa cessat effectus. An diesem einen Falle — und solcher Fälle gibt es Tausende — können wir so recht deutlich erkennen, in welch harmonischer, gegenseitig sich erganzender Wechselwirkung die beiden Offenbarungen zu einander stehen, wir sehen, wie ein einziger Licht= strahl der positiven Offenbarung genügt, um Vorgänge in der Natur, welche ohne dieses Licht ewig räthselhaft und unverständlich bleiben müsten, vollkommen zu erhellen, wir sehen aber auch wie umgekehrt die natürliche Offenbarung nur ein Reflex der übernatürlichen, posi= tiven Offenbarung ist, und deshalb dazu dient, dem Menschen die Wege zur höheren Erkenntnis und zum übernatürlichen Glauben zu ebnen; benn es wird kein vernünftiger Mensch in Abrede stellen wollen, dass zum Beispiel das Verhältnis der Thiere zu so manchen Beiligen in hohem Grade geeignet ift, die von der Bibel uns berichteten Thatsachen vor und nach dem Sündenfalle zu erklären und zu bestätigen.

Das Gesagte mag genügen, um die relative Unfruchtbarkeit der ungläubigen Naturforschung zu erklären; "doch das Gute", fagt Dr. Lorinser, "hat diese rein materielle, einseitige und lediglich auf die Erfahrung basierte Naturforschung, dass sie mit unermüdlicher Umeisenthätigkeit das Material herbeischafft, mit dessen Hilfe sich einst ein wahrhaft großes, der Natur würdiges, wissenschaftliches Gebäude durch die Theologie und Philosophie wird errichten lassen". Dieses Material kann und darf der Theologe nicht ignorieren, er darf unsere, wenn auch materialistischen, so doch sehr fleißigen und auf dem Gebiete der Erfahrungswissenschaften sehr tüchtigen Naturforscher als unentbehrliche Handlanger willkommen heißen, an ihm ist es aber, das Material zu ordnen, in demselben die Ideen, Gedanken und Plane Gottes aufzufinden, hervorzuheben und den Menschen darzubicten, an ihm, aus ber Natur eine Stimme Gottes boren gu laffen, an ihm, die Menschen durch die Natur zu Gott zu führen, an ihm, den Offenbarungsinhalt der heiligen Schrift so viel als

möglich durch den Offenbarungsinhalt der Natur zu ergänzen, zu erklären und zu bestätigen. Dieses ift die Aufgabe des priesterlichen Naturforschers; denn wenn wir die Naturwissenschaften als ein Nebenfach der Theologie aufgefasst und als eine göttliche Offenbarung seitens der Theologen cultiviert wiffen wollen, denken wir entfernt nicht daran, dem Priefter zuzumuthen etwa die meterlangen Namens= verzeichniffe von Steinen, Blumen und Bögeln und vieles andere auswendig zu lernen, alle Arten von Säugethieren nach dem Skelett oder der Beschaffenheit der Zähne bestimmen, oder auch alle Arten von Mineralien chemisch analysieren und unterscheiden zu können. das wäre nicht nur viel zu viel, sondern für unsere Zwecke auch unnütz, das alles besorgen mit ebenso großem Fleiße als mit Sachfenntnis unsere Handlanger, die animales homines, die "filii huius saeculi", die bekanntlich mehr Zeit und Geld haben als wir, um alle Gebiete der Natur gründlich zu erforschen, respective das oft sehr schwer und nur mit großem Aufwand an Zeit und Geld zu beschaffende Erfahrungsmaterial beizubringen. — Also streng logisches Denken und die positive göttliche Offenbarung sind die beiden un= erlässlichen Leuchten, welche uns das Gebiet der Natur zu unserm Zwecke erhellen müffen; gesellt sich dazu noch als dritter im Bunde eine eigene, scharfe Beobachtungsgabe — denn man darf manchen Forschern nicht immer aufs Wort glauben — umso besser und umso interessanter für uns selbst, aber absolut nothwendig ist lettere nicht. da es uns an Beobachtern, welche ebenso scharf sehen als gewissen= haft berichten, nicht fehlt.

§ 2. Ausgerüftet mit den genannten beiden Leuchten treten wir die Reise durch die Natur und ihre einzelnen Reiche an; denn es wird kaum des Beweises bedürfen, dass, wenn wir auch selbst nicht zu forschen brauchen, wir uns doch die Resultate der Forschungen anderer geiftig aneignen muffen; es ift klar, bafs die Reflexe der göttlichen Vollkommenheiten und anderer Glaubenslehren, welche die Natur darbietet und sich allenthalben in ihren Erscheinungen und Phänomenen abspiegeln, dass ferner die dogmatischen, apologetischen und sittlichen Lehren, welche die Natur uns verkündigt, nicht getrennt von der Natur, sondern als die reise Frucht am Baume und im Beafte der Natur hangend gedacht werden muffen. immer diese Frucht besitzen, genießen und verwerten will, der wird fich schon die Mühr geben muffen, den herrlichen Baum zu besteigen, fein weitläufiges Geafte zu durchwandern und zu durchsuchen; denn von selbst wird ihm die Frucht nicht in den Schoß fallen; mit andern Worten, der priefterliche Naturfreund wird nicht in un= beftimmter Allgemeinheit, in phrasenhafter Beredsamteit dieses oder jenes behaupten, diejes oder jenes leugnen und anderes begründen wollen, er wird vielmehr alles, was er vortragen, behaupten, begründen oder verwerfen will, auf feste, flar erkannte und allgemein anerkannte Grundfage zurucfführen, er wird im Ginzelnen und

Speciellen, ja bis in die kleinsten Details, wo bekanntlich die Natur am interessantesten und wunderbarften ist, alles, was er sagt, in der Natur nachweisen, er wird, wo nur immer möglich, die Natur selbst. die Thatsachen sprechen lassen; denn wenn die Natur ihre große, göttliche Aufgabe erfüllen foll, dürfen wir nicht unfere Gedanten in dieselbe hineinlegen und nachher als göttliche Offenbarung auß= sprechen wollen, sondern wir muffen die Ratur felbst, die Thatsachen reden laffen und uns damit begnügen, auf ihre Stimme hinzuweisen und ihr Gehör zu verschaffen, man wird höchstens sagen durfen, dass wir den Thatsachen unsere Stimme leihen, deren Sprache in die menschliche Sprache übersetzen, und somit als Briefter Gottes den Werken Gottes zum Sprachrohr dienen dürfen. Zu diesem Zwecke - das sieht wohl jeder ein - muss der Theologe bewährte Autoren, Naturforscher von Fach studieren und consultieren, er mus sich mit den leitenden Grundsäken und mit den Thatsachen bekannt und vertraut machen, er muss namentlich in Streitfragen und in solchen, welche das Gebiet der positiven Offenbarung besonders nahe berühren, das "pro und contra" hören, er muss aber auch, wie wir oben schon angedeutet haben, eine gewisse Auswahl treffen, das fast un= ermeisliche Gebiet für seinen speciellen Awcck eingrenzen, denn alles können wir nicht umfassen und beherrschen, darum lieber wenig und gründlich als viel und oberflächlich. In der Voraussetzung, dass es für manchen Confrater angenehm und von Ruten sein kann in Bezug auf die Auswahl und Begrenzung des Stoffes einige Winke zu erhalten, gestatte ich mir, aber ganz unmaßgeblich und mit der meinen bescheidenen Kenntnissen geziemenden Bescheidenheit aus den verschiedenen Zweigen der Naturkunde nachstehend dasjenige zusammen= zustellen, was meiner Unsicht nach für uns Priefter das Wichtigste Ich beginne mit der Königin der Naturwissenschaften, das ist

1. die Astronomie, welche schon deshalb verdient an die Spike ber Naturkunde gestellt zu werden, weil sie im Hinblicke auf die ihr zu Grund liegende göttliche Intelligenz und Weisheit die geiftig hellsten und hinsichtlich der äußern Erscheinung die physisch prächtigsten Reflere von Gottes unendlicher Größe herniederstrahlt. Hat schon Pythagoras gefunden, "dass die Zahlen wegen ihrer Unbegrenzt= heit etwas Göttliches haben", wie vielmehr muss es dem mensch= lichen Geiste schwindlich werden, wenn er versucht, sich die Entfernungen vorzustellen, welche die Gestirne von einander trennen, und die Räume zu messen, in welchen sie sich bewegen. Wenn Goethe schon im Anblicke des Rheinfalls bei Schaffhausen sagen konnte, dass man das "praesens numen", die Gegenwart Gottes empfindet, wie vielmehr muss demjenigen, welcher verständnisvoll das Himmels= gewölbe betrachtet und sich in die durch die Astronomen festgestellten Thatsachen vertieft, die Existenz einer unendlichen, alle menschliche Fassungstraft übersteigenden, göttlichen Intelligenz offenbar werden. Ich glaube nicht, dass jenes Wort der heiligen Schrift (Prov. XXV. 27) "qui strucator est majestatis, opprimetur a gloria" durch irgend welche andere Betrachtung mehr zur Thatsache wird, als wenn der Mensch auf den Flügeln seines Verstandes und seiner Einbildungsfraft sich in die himmlischen Näume erhebt und dort Umschau hält, "opprimetur a gloria". Unterdessen wird es für einen Theologen und praktischen Seelsorger genügen, wenn er mit dem Gravitationssgesetze genau bekannt ist; denn abgesehen davon, daß die Aftronomie viel weniger als andere Zweige der Naturkunde zum Ausfallthor gegen die positive Offenbarung benutt wird, ist sie auch viel weniger popularisiert als die übrigen Naturwissenschaften. Die Vertrautheit mit dem alles beherrschenden Gravitationsgesetze genügt vollständig, um uns mit jenen Momenten in der Astronomie bekannt zu machen, welche der Theodicee dienlich sind.1) Viel wichtiger für uns ist

2. Die Geologie; denn auf diesem Gebiete erwachsen dem Bibelglauben viele und große Schwierigkeiten. Schon aus diesem Grunde - also zu apologetischen Zwecken - sollte es kein Theologe verfäumen, diesem Gegenftand seine besondere Aufmerksamkeit und wohl auch manche Stunde ernsten Studiums zu widmen. Vor allem aber muffen wir befähigt fein, auch einem bibelicheuen Geologen von Profession gegenüber, erstens von dem biblischen Bergemeron eine befriedigende Erklärung nach dem neuesten Stande der Raturforschung zu geben, zweitens den Nachweis zu liefern, daß unsere katholische Auffassung und Darstellung des Hexaemeron sowohl der Bibel als auch den sichern Resultaten der Naturforschung nicht nur entspricht. sondern dass sie über jene noch sehr im Dunkeln liegende Schöpfungs= geschichte das meiste Licht verbreitet und für die Wissenschaft die wenigsten Schwierigkeiten bietet. Dieses sind wir uns, unserm Stande, unserm Berufe und der Religion, der wir dienen, schuldig, und es ist zu bedauern, dass uns die Universität oder das Seminar von diesen Dingen nicht mehr für das praktische Leben mitgeben kann. Deshalb muss das Privatstudium die Lücken ausfüllen. Wiewohl gerade das Hexaemeron eine vielhundertbandige Literatur veranlaist hat, wird das Studium eines einzigen guten Buches zu unserer Drientierung vollkommen genügen; nehmen wir zum Beispiel Doctor Lorinser (Buch der Natur, Berlag von G. Jos. Manz, Regensburg 6 Bd.) zur Hand, so finden wir (im ersten Bande) in gedrängter Kurze alles, was wir über die so wichtigen und vielumstrittenen Fragen des Sechstagewerks, der noahischen Gündflut, des Alters des Menschengeschlechtes, der Gletscherperioden respective Gletschertheorien zu wissen brauchen, um überall mitsprechen und urtheilen

<sup>1)</sup> Auch kann es manchen Maulhelben gegenüber nichts schaben zu wissen, dass Newton, der geniale Entdecker des Gravitationsgeseiges und einer der tiefsten Tenker aller Zeiten, den christlichen Glauben mit seinen tiefen naturwissenschaftslichen Forschungen wohl zu vereinigen wusste, ja, dass er gerade aus seinen Forschungen eine neue Nahrung für seinen Glauben kand. Gerade au diesem großen Manne bewahrheitet es sich, dass die Wissenschaft nicht von Gott hinweg, londern zu Gott hinsührt. (Siehe Dr. Lorinser, I. Bd., Seite 311 n. ss.)

zu können. Ebenso gründlich als interessant schreibt Prof. Dr. Reusch über das Hexaemeron in seinem bekannten Werke "Bibel und Natur"

(Freiburg, Herder 1862).

3. Die Paläontologie wird unsere Ausmerksamkeit nur insosern in Anspruch nehmen, als mit ihr die sehr wichtige Frage von dem Ursprung der Organismen, der Entstehung der Arten, und somit auch der Darvinismus zusammenhängt. Auf etwa 45 Seiten sagt uns Dr. Lorinser — und sagen uns die vielen Autoritäten, die er stets anführt — alles, was über diese Dinge zu wissen für uns nothewendig oder nühlich ist. Es ist überhaupt ein sehr großer Bortheil Dr. Lorinsers verdienstvollen Werkes, daß es, wie ich an anderer Stelle bereits angedeutet habe, den Leser in aussührlichen Auszügen aus den besten Autoren mit der einschlägigen Literatur und mit den verschiedensten Meinungen bekannt macht. Alles andere aus der Baläontologie, wie, wann und unter welchen Umständen und Sinsstüffen sich die Organismen entwickelt haben, das zu wissen können wir füglich dem Fachmann überlassen und wenden uns zur

4. Physik. Hier ist die Auswahl schwer; denn wiewohl das für den Theologen Wiffenswerteste sich schließlich auf die materiellen Natur= und Anziehungsfräfte und den theilweise damit in Ber= bindung gebrachten Darvinismus reduciert, spielt die Physik eine so große Rolle im modernen Geschäfts=, Betriebs= und Wirtschaftsleben. dass der Priester, welcher von Dynamik, Akustik, Wärme und Licht, von Eleftricität, Magnetismus und Galvanismus wenig ober nichts verstehen würde, sich selbst und jedem einigermaßen gebildeten Laien wie ein Anachronismus vorkommen müste. Keine Wissenschaft außer der Chemie ist so popularisiert, wie die Physik, und gerade auf diesem Gebiete finden wir am häufigften Gelegenheit, unserer allgemeinen wissenschaftlichen Bildung Ausdruck zu geben und dadurch dem geistlichen Stande die ihm in diefer Beziehung geburende Achtung zu erzwingen. Es dürfte kaum ein Priester zu finden sein, der es nicht schon oft und lebhaft bedauert hat, dass ihm das Gymnasium von diesen so zeitgemäßen Wissenschaften nicht mehr vermittelt hat, während man einiges andere, worauf das humanistische Gymnasium großes Gewicht legt und viel Zeit verwendet, sehr wohl hätte entbehren können. Holen wir deshalb mit umso größerem Fleiße nach, was früher an uns an den norddeutschen Gymnasien noch mehr als an den süddeutschen

5. Die Chemie, und was wir von jener gesagt haben, gilt auch von dieser, insosern sie eine überaus nügliche, wichtige und in Berbindung mit der Physik das ganze Geschäfts und Erwerbsleben der civilisierten Bölker beherrschende Wissenschaft ist, eine Wissenschaft, von welcher wir am Gymnasium zwar auch etwas aber viel zu wenig, und das Wenige in so unzusammenhängenden Bruchstücken gehört und gesehen haben, dass wir beim Eintritte in den Priesterstand und damit in das öffentliche Leben mit dem, was wir aus dem Schuls

- verfäumt wurde. Mit der Physik nahe verwandt ist

ranzen noch in uns stecken haben, in der Regel nichts anderes anfangen. als ein beredtes Stillschweigen beobachten können. Und doch, was gibt es Wundervolleres und der Weisheit Gottes Bürdigeres als die geheimnisvolle Arbeit der Natur in den Werkstätten der anorganischen Chemie? Wenn der geniale Newton im Sinblicke auf die Aftronomie in seinen bekannten vier Briefen an Dr. Bently fagt: "Alle diese Dinge fordern eine Urfache, die nicht blind und zufällig. sondern der Mechanik und Geometrie sehr gut kundig ift," so wird man durch das Studium der Chemie nothwendig zu denselben Schlüssen fommen und sagen muffen, dass die combinierende, bewegende, abmessende und wägende lette oder erste Gestaltungsfraft der Materie nothwendig außerhalb der Materie in einem geistigen Principe gesucht werden muss, und dass die denkende höchste Intelligenz, welche ben Geftirnen ihre Bahnen im Weltenraum vorzeichnet, und aus dem fleinsten Theilchen der Materie, dem Atome und dem winzigsten Arnstallchen mit ebensolchem Glanze und mit ebensolcher Evidenz. wie aus den himmlischen Söhen entgegenblitt. — Auf dem fehr weitläufigen Gebiete der Chemie und der damit zusammenhängenden Mineralogie — insofern lettere mit chemischen Producten sich größten= theils beschäftigt — ist zwar alles schön und hochinteressant, und wer Zeit und besonderes Interesse dafür hat, der möge sich nur recht gründlich in dieser schönsten aller Weltausstellungen, in diesem interessantesten aller Laboratorien umsehen; die meisten Briefter aber werden sich auch hier auf das Nothwendigste beschränken und nur dasjenige zum Gegenstande ihres Studiums machen können, was entweder zur Theodicee und zum Bibelglauben in besonderer Beziehung steht, oder von einem höher gebildeten Manne billig verlangt werden fann. Zu letteren rechnen wir die Kenntnis der allgemeinen Grund= lagen der Chemie sowie der chemischen Beschaffenheit der bekanntesten und gebräuchlichsten chemischen Producte; zu den erstern die Lehre der neuen und ältern Atomistik, die Lehre von der Krystallisations= fraft und Affinität der Materie und die atomistisch-molekulare Theorie wegen des damit in Verbindung stehenden modernen Materialismus. Dieses dürfte für gewöhnliche Verhältnisse vollständig genügen, während das ganze übrige Gebiet der Chemie für uns Theologen nur den Wert und das Interesse einer platonischen Liebe beanspruchen Eine gute Quelle, woraus der Theologe als Dilettant Die ihm nothwendigen Kenntnisse schöpfen kann, ift Dr. Lorinsers "Buch ber Natur", wer sich damit aber nicht begnugen will, ber greife gu P. Secchis S. J. "bie Ginheit der Naturfrafte".

6. Die Botanik. Unter allen Gebilden der Natur sind — wenigstens dem Anscheine nach — die schönsten Flora's liebliche Kinder, weshalb die Botanik auch die "scientia amabilis" genannt und von jeher von mehr Liebhabern cultiviert worden ist als die übrigen Naturwissenschaften. Wo wäre auch wohl ein Mensch zu sinden so verknöchert, so gefühl- und gemüthlos, welcher der Pflanzen-

welt speciell den Blumen seine Bewunderung versagen oder sich ihrem Rauber entziehen konnte? Ift es nicht vorzüglich die Bflanzenwelt, sei es in Gestalt einer blumigen Wiese, eines schattigen Hochwaldes, eines wogenden Saatfeldes, welche fo beseeligend des Gemuthes sich bemächtigt und den Geift mit geheimnisvoller, aber unwiderstehlicher Gewalt nöthigt, sich bisweilen höheren Gedanken zu erschließen und an Gott zu benken? Wie ware es im Sinblicke darauf, dass Gott alles zunächst nur zu seiner eigenen Ehre erschaffen hat, benkbar, dass die Pflanzenwelt feine höhere theologische Aufgabe zu erfüllen hätte, als dem Menschen zur Nahrung und zur Freude zu dienen? Müssen wir nicht vielmehr a priori überzeugt sein, dass, wenn die sichtbaren Geschöpfe überhaupt berufen sind, dem Menschen den Schöpfer und beifen Gigenschaften zu verfündigen, dann gerade die Bflanzenwelt als derjenige Theil der Natur, mit welchem die Gesammtheit der Menschen am meisten in Berührung kommt, diese erhabene, theologische Aufaabe in hervorragendem Mage von Gott erhalten haben muß? Dr. Lorinser bejaht diese Fragen unbedingt, indem er in der Vorrede zum dritten Bande seines trefflichen Werkes schreibt: "Das Hauptgewicht beruht hier, wie überall in der Naturwissenschaft, auf dem Rachweise der deutlich und offenbar hervortretenden Theologie, eine Aufgabe, die in der Botanik vorzugsweise leicht ist und auf Grund ftreng logischer, evidenter Schlüffe ben Schöpfer und feinen Geschöpfen kennen läst. Hier wage ich es allerdings zu hoffen, dass die Lecture des vorliegenden Bandes jedem unbefangenen Geifte zur evidenten Gotteserkenntnis verhelfen kann." Es versteht sich aber von felbst. dass nur derjenige diese Erkenntnis aus der Botanik wie überhaupt aus jeder andern Naturwiffenschaft schöpfen kann, welcher nicht bloß Die eine oder andere Thatsache, sondern das Gesammtgebiet betrachtet und den Totaleindruck empfängt. Im Uebrigen ist mir nicht bekannt, dass die Botanik zur Bekampfung des Bibelglaubens feitens der materialistischen Naturforschung besonders verwendet worden wäre. weshalb fie von diesem Standpunkte aus betrachtet für den Theologen weniger wichtig zu sein scheint; dagegen liefert sie uns ein sehr wertvolles Material zur Bekämpfung und zur streng wissenschaftlichen Widerlegung des Darwinismus. In fehr klarer, scharffinniger und ftreng logischer Beise handelt über diesen Gegenstand Wiegand in seinem Werke: "Der Darwinismus und die Naturforschung Newtons und Cuviers." Wem dasselbe aber nicht zugänglich ift, ber findet alles Wünschenswerte auch bei Dr. Lorinser ("Buch der Natur" III. Band) unter den Titcln: "Individualismus der Ratur" und "Species-Frage". Derfelbe vortreffliche Interpret der Natur jagt am Schluffe seiner diesbezüglichen Abhandlung: "Man moge nicht vergessen, dass die "scientia amabilis" es nur deshalb ist, weil die Liebenswürdigkeit des Schöpfers auf ihrem Gebiete zu einem für den Menschen besonders leicht fassbaren Ausdruck gekommen, dass wir in allen Schönheiten der Pflanzen nur einen schwachen Wiederschein der unendlichen Schönheit Gottes, einen Ausdruck seiner Weisheit und Kunft zu bewundern haben, und deshalb die Liebe zu den Pflanzen, die so sehr gerechtsertigte und allgemein verbreitete, nichts anderes ist, als die Wirkung jenes geheimnisvollen Einflusses, den der Schöpfer selbst vermittelst seiner Werke auf die geschaffenen Geister ausübt." Vom niederer Organisierten zum höher Organisierten fortschreitend kommen wir zu der für uns so wichtigen

7. Zoologie. Dieses Gebiet ift heutzutage, wo sich der Anthropomorphismus des Thierlebens überall in die Denkweise der Massen einzuschmuggeln sucht, wo Millionen von Menschen, unt nur ruhiger sündigen zu können, freudig auf ihre Menschenwürde. auf ihre göttliche Abstammung und Gottähnlichkeit verzichten und nur die Ehre beanspruchen, höher organisierte Thiere zu sein, wo Männer wie Bogt, Schleiden, Brehm und viele Andere mit dem Aufwande eines großen wissenschaftlich sein sollenden Apparates aus dem Menschen ein Thier und aus dem Thier einen Menschen zu machen fuchen, dieses Gebiet, jagen wir, ift für den Theologen, den Bolemiker und Apologeten heutzutage von ganz besonderer Wichtigkeit, und ich wage zu behaupten, daß ein großer Theil jenes epicureischen Unglaubens, wie wir ihn sowohl in den hohen als niederen Volksschichten, namentlich auch unter den socialdemokratischen Arbeitermassen porfinden, weiter nichts ift, als die reife Frucht jener gottlosen Lehre von der Gleichheit der Menschen und Thiere. Dass die anthropomorphistische Auffassung des Thierlebens die vollständige Regation des Bibelgaubens und des ganzen Erlösungswerkes nothwendig zur logischen Folge haben mujs, versteht sich von selbst; desgleichen, dajs mit derselben unerbittlichen Logif an die Stelle der chriftlichen Sittenlehre die Lehre von der berüchtigten "gefunden Sinnlichkeit". an die Stelle des chriftlichen Evangeliums aber jenes andere, zwar furze, aber vielfagende Evangelium treten muß: "Macht euch auf Erden bas Leben schön, tein Jenseits gibts, kein Wiedersehen."

Die Gefahr, welche der chriftlichen Weltanschauung seitens der anthropomorphistischen Auffassung des Thierlebens droht, ist umso größer, als die Apostel dieses Irrthums, wie bereits angedeutet, an scheinen die Apostel dieses Irrthums, wie bereits angedeutet, an scheinen die die dem Glanze hoher Wissenschaftlichkeit sich zu ungeben wissen und die tägliche, sinnfällige Ersahrung anscheinend für sich haben. Wer jemals Gelegenheit gehabt hat, einem öffentlichen Vortrage Vrehms beizuwohnen, wird wissen, wie interessant, wie bestechlich, ja wie berückend solche Vorträge sind, und wie zerstörend sie demgemäß bei den meist Denksaulen, oder gar nach solchen Lehren lüsternen Zuhörern auf Glauben und Sitten einwirken. Ia, wir halten diese Vorträge für viel verderblicher als die betrefsenden Bücher, denn abgesehen davon, dass das lebendige, beredte Wort ganz anders zündet als das geschriebene, häufen die Wanderlehrer alles Gift, welches in einem oft dickleibigen Werfe zerstreut ist, in einem einzigen

Bortrage zusammen und sprechen vor Tausenden, von welchen vielleicht nicht Einer Zeit oder Luft gehabt hätte, ein ganzes Buch zu lesen. Auch in diesem Punkte können wir noch manches von unsern Feinden lernen.

Run aber die Frage: wie viele von uns find wohl einem Brehm und Consorten gewachsen? Allein wir müffen diesen Leuten nicht nur gewachsen, sondern sogar überlegen sein; denn der Sieg muß sich nothwendig an unsere Jahne knüpfen, sonst sind wir ver= loren; wir muffen Brehm und Consorten wahrhaft wiffenschaftlich und mit aus dem Thierleben entnommenen Araumenten nothwendig widerlegen und ad absurdum führen fonnen. Brehms "Thierleben" und die Werke anderer Naturforscher ähnlichen Ge= lichters sind in vielen Tausenden von Exemplaren in den christlichen Kamilien verbreitet und richten überall unfägliches Unheil an. Diesem zu steuern ist unsere Aufgabe und heilige Pflicht, eine Pflicht, die wir nur erfüllen können, wenn wir selbst im Thierleben genau ja noch viel genauer als unsere Gegner — Bescheid wissen und wenn wir unsere Auffassung des Thierlebens als die allein richtige, nicht mit philosophisch=theologischen Gründen — diese gelten ihnen nichts - sondern mit unwiderlegbaren Thasachen aus dem Thierleben beweisen können. Letteres set allerdings ein großes Bertrautsein mit den Lebensäußerungen der Thiere voraus, allein so schwierig, wie sich die Sache auf den ersten Blick ansieht, ist sie doch nicht; denn gerade auf diesem Gebiete kommt uns Theologen das "credo, ut intelligum" des heil. Anselmus wieder in einer Weise zu statten, daß wir, geleitet durch die katholischen Glaubenswahrheiten, das Thierleben gleich a priori von dem allein richtigen und unfehlbar wahren Gesichtspunkte unter die Lupe unseres Berstandes nehmen. Die Folge davon ift, dass wir den Gegenstand, auf welchen wir, einem Sonnenftrahl gleich, einen Strahl ber gött= lichen Wahrheit fallen lassen, viel schärfer sehen, beobachten und dementsprechend viel richtiger beurtheilen können, als unsere Gegner, welchen jeder höhere Lichtstrahl für ihre Arbeit fehlt, ganz abgesehen davon, dass, wie bekannt, der Hass blind macht; denn nur dadurch lässt sich die Kurzsichtigkeit, ja Stupidität so mancher Naturforscher erklären. — Es ist bekannt, daß beim Mikroscopieren der zu erforschende Gegenstand noch extra erleuchtet und zu diesem Zwecke unter den Reflex einer ad hoc angebrachten Linse gestellt, und wo möglich, auch noch mit Del getränkt und dadurch durchsichtiger gemacht wird. Was der Reflex des Brennglases und das durch= dringende Del bewirken, das bewirkt bei unseren Forschungen der Reflex der geoffenbarten göttlichen Wahrheit, unter welchent wir die Gegenstände betrachten. Daraus erklärt sich zur Genüge, wesshalb der Theologe, sobald er sich nur ernstlich mit der Erforschung der erschaffenen Dinge beschäftigen will, leicht und sicher zur richtigen Erkenntnis gelangt, und dem rationalistischen Gegner bald über-

legen ist. Um aber bei unsern Forschungen auf dem Gebiete der Zoologie keine Zeit zu verlieren, will ich gleich bemerken, daß wir unser Studium auf jene Seiten des Thierlebens beschränken können, welche zu der ebenso gottlosen als stupiden Irrlehre des Anthropomorphismus des Thierlebens Veranlassung gegeben und benfelben, wie Dr. Altum fagt, "zu einer brennenden Zeitfrage gemacht haben". Fragen wir aber, was zu dem genannten Frrthum Beranlassung gegeben hat, so sinden wir dafür vier Hauptgründe. Erstens die sittliche Verkommenheit so vieler Menschen, Die da natur= nothwendig wünschen mussen, dass der Mensch keine höhere Be-ftimmung und keinen höheren Richter über sich habe; da aber bekanntlich der Bunsch der Bater des Gedankens ift, und man das, was man wünscht, gerne glaubt, so war von dem Bunsche bis zur Behauptung: der Mensch ist nur ein höher organisiertes Thier, nur ein kleiner Schritt, und dieser Schritt wird dadurch noch erleichtert, dass zweitens der Mensch seinem Leibe nach ein wirkliches "animal" ift, dass drittens das unvernünftige Thier mit dem Menschen viele, sehr frappante Aehnlichkeiten sowohl leiblicher als seelischer Natur aufweist, und dass viertens das Thier gang unzweifelhaft häufig menschenähnlich handelt. Demnach werden wir uns hauptfächlich mit der Thierseele, mit der seelischen Thätigkeit und gang besonders mit dem sogenannten Instinct der Thiere beschäftigen muffen. In diesen Dingen muss der Theologe wohl unterrichtet und jederzeit imstande sein, jedem — auch dem erfahrensten Atheisten gegenüber die katholische Lehre zur Geltung zn bringen. Bur vollständigen und gründlichen Orientierung auf dem Gebiete der seclichen Thätigfeit der Thiere kenne ich kein besseres Werk, und kann ich kein befferes empfehlen als dasjenige von Dr. Altum "Der Bogel und sein Leben" (Münster B. bei W. Niemann). Ich habe schon manches Werk über Zoologie gelesen, aber bis zur Stunde keins, welches demjenigen Dr. Altums gerade in denjenigen Fragen, die uns Theologen speciell intereffieren, an Wert gleichkäme. Dr. Altum hat in seinem Werke, wie schon ber Titel jagt, seine Betrachtungen zwar vorzugsweise am Bogel, dem anziehendsten und interessantesten aller Thiere, angestellt, indessen haben doch die Lehr= fate, welche er auf Grund feiner Wahrnehnungen am Bogel auf= ftellt, für alle Thiere Geltung. Der aufmerksame Leser wird da über die schwieriasten Fragen und Probleme des Thierlebens, insbesondere über die unbewusste Vernünftigkeit, über den Inftinct, über die menschenähnlichen Sandlungen der Thiere, über den Mangel jeglicher Ueberlegung und eines selbstgesetten Zweckes 2c. in so klarer, überzeugender Beife aufgeflart, bafs er in den Stand gefett wird, allen, dem Thierleben entnommenen, und von den Gegnern mit jo großer Emphase gegen ben Bibelglauben gerichteten Ginwürfen siegreich zu begegnen. Wenn irgend einer, fo hat Dr. Altum mit Evidenz, und zwar immer an der Sand naturhiftorischer Thatsachen, bewiesen,

dass das Thier nichts ist als ein Bieh, ein in der Hand eines höheren Wesens blind und unbewusst, mechanisch handelnder Organismus, ein Wesen, welches sich niemals einen Zweck setzt und nur thut, was es als Maschine thun muss. Wenn irgend einer, so hat Dr. Altum bewiesen, dass auch auf diesem Gebiete der alte katholische Lehrsat: "animal non agit sed agitur" der allein richtige ift. Der freundliche Leser wird vielleicht sagen: das alles wissen wir längst, das alles haben wir schon in der Philosophie gehört. Ganz recht, wir haben es in der Philosophie gehört, dort ist es uns mit abstracten, specu= lativen Gründen auch bewiesen worden, allein Thatsachen sollen nicht bewiesen, sondern constatiert werden, darauf kommt es an, und bes= halb ift es nothwendig, dass wir die scholaftischen Lehrsätze auch mit Thatsachen aus der Natur belegen können. Brehm erzählt, dass ein Bund, welcher seinen Berrn gerne auf einen Spaziergang begleitet hätte, — wie das ja hundeart ist — bessen ungeachtet zu Haus bleiben sollte. Was thut nun das kluge Thier? Im Hausflur hebt es sein Bein am Thürpfosten in die Höhe wie um zu p . . . . . kaum dass sein Herr dieses sieht, öffnet er auch schon die Thüre und jagt den "Schweinehund" zur Thüre hinaus. Das war aber gerade, was unser Spitz beabsichtigt hatte, um hinaus zu kommen und seinen Herrn begleiten zu können, denn im Freien angelangt, schien er keinerlei Bedürfnis mehr zu haben. "Dieser Hund", sagt Brehm, "hat also genau wie ein Mensch speculiert und zur Erreichung seines Zwecks sich verstellt, er hat menschlich gelogen." Mit solchen, ja mit noch viel frappantern Beispielen aus bem Thier= leben sind die Werke unserer materialistischen Naturforscher angefüllt, und mehr noch als ihre Werke wissen sie ihre "wissenschaftlichen" öffentlichen Vorträge damit zu spicken; und nun frage ich: was fönnen uns, solchen Thatsachen gegenüber, unsere abstracten, philosophischen Grundsätze nüten? "Facta loquuntur" und "Hic Rhodus, hic salta" wird man uns, und zwar mit Recht sagen; denn der Schein ist thatsächlich gegen uns. Wer sieht also nicht ein, dass mehr von uns verlangt werden muss, als nur ein speculatives, philo= sophisches Wissen, wir müssen Thatsache gegen Thatsache, Erfahrung gegen Erfahrung stellen, wir muffen mit Thatsachen beweisen, dass die Gegner sich durch den Schein haben betrügen laffen. Wohl leistet uns unser philosophisches Wissen große Dienste, aber nicht direct zur Refutation unserer Gegner, sondern nur indirect zur Erleuchtnng unserer Schritte auf dem Wege erfahrungsmäßiger Forschung. — Damit wollen wir schließen. 1)

<sup>1)</sup> Es soll hier noch auf das herrliche Werf Dr. Gutberlets "Der Mensch, sein Ursprung und seine Entwicklung", sowie auf das nicht minder gediegene Werf "Der Trichterwickler" von E. Wasmann S. J. ausmerksam gemacht werden. Beide Werke sind ganz im Dienste der Theologie geschrieben und unseren Zwecken außerordentlich dienlich.

## Die kirchlichen Bußzeiten ein überwundener Standpunkt?

Bon Josef Laurentius S. J. in Balkenburg.

Die Flutwelle der Genusssucht hat die heutige Gesellschaft überwältigt. Durch die Leichtigkeit, Genussmittel zu erhalten, das unaufhörliche Angebot neuer Genussarten, das Anpreisen derselben als nothwendiger, unentbehrlicher Lebensbedürfnisse, durch das Beispiel in allen gesellschaftlichen Kreisen wird dem Genießen ein bedeutender, ja in ungezählten Einzelfällen ein übergroßer Theil der Zeit und des Besitzes geopfert. Bleibt die Gelegenheit zum Mitgenießen versagt, so wandelt sich das getäuschte Sehnen in Unzufriedenheit und in Has gegen den Glücklicheren.

Es sollen nun mit den folgenden Zeilen keineswegs dem endlosen Liede von den verderblichen Folgen der Genusssucht noch ein paar weitere Strophen hinzugefügt werden. Ihre Absicht geht nur dahin, den Standpunkt der katholischen Lehre zur Genusssucht klarzulegen und dadurch zugleich die kirchlichen Vorschriften über die

Bußzeiten zu beleuchten.

1. Welches ist die Auffassung der katholischen Kirche von der Genusssucht? Zur Beantwortung Diefer Frage muffen wir uns über den Begriff der Genussssucht Rechenschaft geben. Genießen sagt junächst das Ruhen in dem Besitze des erstrebten Gutes. Diese Befriedigung findet sich sowohl im geistigen als im sinnlichen Genusse. Der lettere, nämlich die Befriedigung des sinnlichen Begehrens, kommt bei der Genusssucht allein in Frage. Doch ist nicht jedes Genießen schon eine Folge der Genusssucht und nicht jedes Streben nach Genuss ift schon Genusssucht. Ift ja des Menschen Leben auf die Benützung der Außenwelt naturnothwendig angewiesen und hat der Schöpfer in seiner Weisheit und Gute mit der Befriedigung der Lebens= bedürfnisse ein gewisses Mag des Genusses aufs innigste verbunden. Freilich foll der Genufs nicht zum Ziele werden; er foll seiner Beftimmung nach nur Burge fein. Dann aber barf man benfelben auf geordnete Weise suchen, um sich für höhere Aufgaben beffer zu befähigen. Denn außer der Lebensfriftung ift die erholende 21b= spannung für den Menschen nothwendig. Tag um Tag in anstrengender Urbeit und oft recht eintonigen Geschäften zubringen oder ernften Studien obliegen, würde ohne geeignete Unterbrechung jum Schwinden aller Frifche und Arbeitsluft führen. Rörper und Beift muffen burch entiprechenden Genufs zu neuem Schaffen angeregt und geftärft werden. Beht nun das Streben nach finnlichen Benuffen über die Forderung ber Rothwendigfeit und einer vernünftigen Abspannung hinaus, fo wird es Genusssucht. Wir konnen deshalb die Genusssucht als bas ungeordnete Streben nach dem finnlich Angenehmen bezeichnen. Erft Diefes übermäßige Streben nach Benufs ift gu verurtheilen.

2. Es liegt der katholischen Anschauung trot der Fastengebote und trot der Empfehlung des Buglebens vollständig fern, ihren Unhängern ein vernünftiges Maß von Bergnügungen vorzuenthalten. Die Zeiten, da unfer Bolk in seiner Gesammtheit die katholischen Kirchengebote anerkannte, haben deshalb nichts von einem traurig ernsten Wesen. Die kirchlichen Teste waren mit gesellschaftlichen Freuden verbunden. Es schien selbst nicht unpassend, an heiligem Orte geistliche Bühnenspiele vorzuführen 1). Mochten auch die begleitenden weltlichen Veranügen nicht selten den geistlichen, höheren Theil der Festfreude verdrängen, der zugrunde liegende Gedanke bleibt berechtigt. Ein verweltlichtes Schauftellen, bei welchem "durch scheußliche Vermummung der Ausgelaffenheit gedient wurde," will schon Innocenz III. aus den Kirchen entfernt wiffen 2), ohne dadurch das würdige geistliche Schauspiel aus den geweihten Räumen zu weisen. Auch die Sinne des Menschen sollten an der Feier der Glaubensgeheimnisse theil= nehmen und dadurch die Seele zu hohem Streben angeeifert werden.

Auch jene, welche sich Lebensstrenge zum Berufe gewählt, fanden ihre bescheidene Freude. Unter dem eifrigen Mönche sich einen Finsterling vorstellen, ist eine völlig irrthümliche Auffassung. Die katholische Asese schließt keineswegs das Vergnügen aus. Sie weist demselben aber die naturgemäße Schranke an und vertheidigt das über das Gebotene hinausgehende Versagen von Genüssen als sittlich gut.

3. Die Regelung des Genusses nach den Gesetzen der Vernunft wird man der christlichen Lehre kaum zum Fehler anrechnen. Auch wer sich nicht dazu entschließen mag, sein Thun nach christlichen Grundsäten zu leiten, kennt die Grenzen von "gut" und "zu viel". Um seines Leibes Wohlbesinden nicht zu zerstören, wird er von dem sich sern halten, was in seinen Folgen die Gesundheit betrüben könnte. Und sollte ihn schlimme Gelegenheit oder das undeherrschte Gelüste zu einem "zu viel" verleitet haben, so bedauert er doch das Geschehene als eine Unklugheit. Seine Vernunft regelt mithin das Verhalten dem zulässigen Genusse gegenüber nicht vollkommener, als das vernunftlose Lebewesen von seinem natürlichen Triebe geleitet wird, nur lässt sich dieses zu keiner Ausschreitung hinreißen, während die Vernunft nicht immer so erfolgreich sich bemüht.

Wenn wir dem Bestreben, aus Rücksicht auf das eigene Wohlsbesinden die Genusssucht zu beherrschen, die verdiente Anerkennung ungeschmälert lassen, so scheint uns die christliche Lehre doch eine edlere, menschenwürdigere Auffassung dieses Strebens zu leihen. Sie bleibt nicht bei dem nächstliegenden Vergleiche des dargebotenen Genusses zum leiblichen Wohlsein stehen, sondern erkennt in diesem Verhältnisse eine gottgesette Schranke der Genusssucht und aus Ehrsucht gegen das göttliche Geseh bestimmt sie der ungemessenen

<sup>)</sup> Johann Janssen, Geschichte des beutschen Volkes seit dem Ausgange des Mittelalters I. Band, Seite  $240~{\rm ff.}-^2$ ) In einem Decretale vom Jahre 1207 in der Sammlung Gregors IX. 3. Buch, 1. Titel, 12. Cap.

Gier eine Grenze. Wie die Verletzung dieser Grenze nicht bloß ein Verstoß gegen die vernünftige Gesundheitspflege ist, sondern eine Missachtung des göttlichen Gebotes, so ist die Einhaltung derselben eine Erfüllung des Gebotes und deshalb sowohl in diesem Leben für den Menschen veredelnd, als auch verdienstlich für die Ewigkeit.

- 4. Jedoch gilt der katholischen Lehre nicht bloß die Einhaltung der Mäßigkeit als geboten und verdienstlich, sondern nach ihr ist die Entsagung des Erlaubten eine Uebung der Tugend und vor Gott des Lohnes versichert; in den Bugwerken will sich die Kirche ihrem Bräutigam verähnlichen. Diese Werke des freiwilligen Berjagens eines erlaubten Genusses bleiben an sich dem Ermessen des Einzelnen überlaffen, konnen aber in einzelnen Stücken von der firchlichen Obrigkeit zur Pflicht gemacht werden. Pflichtmäßige Werke der Entsagung sind in den Fastengeboten und in den Gesehen über die Unterscheidung der Speisen auferlegt. Auch der Einzelne tann sich durch Gelöbnis zu solchen Werken verpflichten. Durch die ehrende Stellung, welche die katholische Lehre dieser Selbstent= sagung in der Reihe der gottgefälligen Werke einräumt, gibt fie ihren Anhängern einen mächtigen Antrieb zur Ueberwindung der Genusssucht. Sie leitet die ihrigen zur Selbstbeherrschung und Selbst= erziehung an. Wer sich den erlaubten Genufs zu verfagen vermag, wird fein Sclave der Genusssucht. Ihm wird jene Unabhängigkeit des Willens von dem sinnlichen Begehren eigen, welche eine vor= zügliche Errungenschaft des edlen Geistes ift. hohe Bürde verleiht und menschenwürdige Thaten bedingt. Aus Verehrung zu Gott geübt, ist biese Entsagung ein Opfern des Leibes und der niederen Gelüste aus dem höchsten Beweggrunde.
- 5. Die freiwillige Entsagung, und besonders die gesetzlich geregelte, sindet sehr oft nur geringes Verständnis und bei Nichtsathoslifen sogar Widerspruch. Eine grundsätliche Gegnerschaft gegen die Werfe der Selbstentsagung ist mit dem christlichen Standpunkte unvereinsder. Die älteste Zeit der Kirche weist die anerkannte Uedung derselben in den verschiedensten Formen auf. Auch die Anhänger des Protestantismus verwarfen dieselben nicht ganz. Die Reformatoren billigten das Fasten, "kehrten aber zu der ursprünglichen Aussassingen der Kirche zurück und verwarfen das zwingende Fastengebot und die Meinung, als ob durch die Vefolgung eines solchen Gesetzs Inade bei Gott verdient verden könne.") In der Kirchenordnung für das Kursürstenthum "der Marken zu Brandenburg" des Jahres 1540 wird das katholische Fastengebot aufrecht erhalten, "damit auch die jugent und das unverstendige Volck gewehnet werde, sich abzubrechen und aber die jugent und der Gemeine man zu unverstendig und zum fras geneigt, das, so man sie darzu nicht hielte, in solchem

<sup>1)</sup> Realencyttopädie für protestantische Theologie und Kirche, von Bergog und Plitt, 2. Aussage, Leipzig 1879, IV. Band, Seite 508.

überflüssigem fressen und saufen, erwachsen und sich gar nicht abzubrechen lernen würden, Gebeut der Obrigkeit, auch wol ein Sinssehen zu haben, ein Ordnung zu machen, damit ein jeglicher Haussuchen palte, und sie auch mit dem Bescheid dem zu folgen annemen. Dieweil aber hiezu newe sonderliche Zeit dazu zu verordnen nicht gelegen, Ist es bequem die Zeit, so zuvor hersgebracht, als die Woche Frentag und Sonnabent und die XL Tage Faste zu behalten, Auch dieweil zur Zeit der Quadragesime das Fleisch unzeitig und unser Churfürstenthum Brandenburg reichlich mit Fischerei vorsehen, Ist es nicht unzimlich zu beschaffen, auff dieselbe Zeit des Gebrauchs des Fleisch in der Gemein durchaus sich zu enthalten, Auch die frevliche ubertretter zu strafen."

Nachdem Daniel<sup>2</sup>) mit Berufung auf diese und ähnliche Stellen die Beibehaltung des Fastens in der Reformation nachweist, kann er die Anwendung dieses zu Recht bestehenden frommen Berkes für seine Zeit nicht mehr bestätigen. "Ich weiß auch, so lautet sein Zeugnis, daß heutzutage einzelne Christen der lutherischen Kirche wenigstens am Charfreitag, oder bevor sie zum Tisch des Herrn treten, Fasten halten. Aber diese seltenen Beispiele von Privatsfrömmigkeit stoßen die Behauptung nicht um, daß die Uebung des

Fastens in der lutherischen Kirche erloschen ist."

6. Durch diese Thatsache wird jedoch für den Katholiken die Beobachtung des Gebotes erschwert. Was alle thun, wird unschwer nachgeahmt. In einer akatholischen Umgebung aber, welche sich durch fein Fastengebot beengt weiß, der Vorschrift der Kirche zu folgen, fordert eine große Ueberzeugungstreue. Und nicht bloß die Beobachtung dieser Kirchengebote wird schwieriger, der Katholik soll auch den Angriffen auf Abtödtung und verbindliche Abtödtung Rede ftehen. Selbst die Sittlichkeit, oder besser die Vernünftigkeit solcher Werte wird in Zweifel gezogen. Freilich sind die Gründe nicht ftichhaltig. Die Gaffenweisheit beruft sich auf die Erfahrung, daß Fleisch am Freitag gleich zukömmlich ist wie an anderen Tagen. Das war bei der Einführung jener Gebote wohl gerade so bekannt, wie heute. Der Einwand will nichts anderes sagen, wenn er überhaupt einen vernünftigen Sinn hat, dass es eine kleinliche Bestimmung sei, einen an sich erlaubten und zuträglichen Genuss zu untersagen.

7. Sehen wir einmal ab von der gebotenen Enthaltung, so ist doch die Enthaltung einem an sich erlaubten Genusse gegenüber zweiselloß sittlich zulässig, und aus dem Beweggrunde, Gott als den höchsten Herrn dadurch zu verehren, ausgeübt, ist sie eine sittlich gute That. Ihre Berechtigung solgt aus dem Abhängigkeits-Berhältnisse Wenschen zu seinem Schöpfer. Diese Bedeutung kommt der frei-willigen Entsagung zu, auch ganz abgesehen von der christlichen

<sup>1)</sup> Codex liturgicus ecclesiae lutheranae, Lipsiae 1848, Pag. 32 f.

Glaubenslehre. Eine andere Scite ber Selbstentsagung tritt jedoch noch mehr in den Vordergrund. Durch sie soll der Mensch jene Höhe sittlicher Freiheit gewinnen, daß er sich nicht durch sinnliche Gier jum übermäßigen Genufs hinreißen lafet. Die Uebung der Entsagung soll eine Gewähr für bie Mäßigung bieten. Der beilige Thomas von Aquin zeichnet die Enthaltung als Tugend nicht insofern ste einfachhin ben Benuss von Speise beschränkt, sondern infofern diese Beschränkung nach den Verhältnissen vernunftaemäß geordnet ift. Weil das Verlangen nach Nahrung wegen seiner Beftigfeit und wegen der Nothwendigkeit der Speise gur Friftung des Lebens leicht von der vernünftigen Mitte ablenkt, muß die Ent= haltung als eigene Tugend angesehen werden.1) Dieselbe Rücksicht auf die vernunftgebotene Schranke verleiht auch der Rüchternheit im Gebrauch berauschender Getränke und der Beherrschung des Geschlechtstriebes die Geltung besonderer Tugenden.2) Diese Ausführungen beziehen sich nun bloß auf diejenige Entsagung, welche das Uebermaß in der Befriedigung jener sinnlichen Begierden entfernt. Ihre Besobachtung, die wir unter dem allgemeinen Ausbruck der Mäßigkeit oder Mäßigung zusammenfassen können, ist nicht Rath der Bollkommenheit, sie ist sittliche Pflicht.

- 8. Aus der sittlichen Forderung der Mäßigung folgt aber die Erlaubtheit und sittliche Vorzüglichkeit der Abtödtung und Selbstverleugnung. Die Bedeutung der Ausdrücke, zumal des letzteren, ift eine sehr weite und umfast jede Beherrschung des Strebevermögens durch den die sittliche Vollkommenheit erstrebenden Willen. Insbesondere aber besagt sie die Enthaltung von dem, was ohne Verleten der Mäßigkeit an sinnlichen Genuffen zuläffig ift. Gie ift mithin der Genussssucht durchaus entgegengesett; sie wird, wie gesagt, in ihren verschiedensten Formen nach katholischer Lehre als aut und gottgefällig empfohlen. Dadurch glaubt diese nicht in Widerspruch mit der moralischen Tugend zu gerathen. Zwar hat die moralische Tugend die Aufgabe, die geordnete Mitte in der Zulaffung und der Abwehr an sich nicht verbotener Dinge einzuhalten. Dieses Streben tritt namentlich bei der Mäßigkeit hervor, von ihr foll der finnliche Genufs geregelt werden. Bunächit wird bas Uebermaß desselben beseitigt. Durch Enthaltung von dem berechtigten Benuffe wird aber scheinbar der entgegengesette Fehler begangen und dadurch die Mittelstraße der Tugend verlassen.
- 9. Es soll nun gezeigt werden, daß die Entsagung keineswegs gegen die Tugend verstößt. Sie verzichtet zwar bewusster Beise auf den erlaubten sinnlichen Genuss und beraubt damit die sinnslichen Fähigkeiten der ihnen natürlicherweise zukommenden Bethätis

<sup>1)</sup> Summa theologica IIa. IIae. qu. 146 a 1 u. 2. — 2) Chend. q. 149 a. 2 und q. 151 a. 2 u. 3.

gung. Damit wird jedoch dem Enthalten noch feineswegs die Ratur des tugendgemäßen Berhaltens benommen. Wie die Mäfigkeit überhaupt die Beherrschung der sinnlichen Triebe durch die Vernunft anstrebt, so foll das Enthalten vom Erlaubten diese Berrschaft sichern, in vielen Fällen sogar ermöglichen. Reine sittliche Pflicht gebietet ja, den Sinnen jeden ihnen zugänglichen und mit der Mäßigkeit verträglichen Genufs zu gewähren. Wäre das erfordert, so könnte nur der Wohlhabende menschenwürdig leben. Ferner ift die Befriedigung der sinnlichen Fähigkeiten sich nicht selbst Zweck, sondern bleibt den höheren, geiftigen Zielen untergeordnet. Fordern diese ein Enthalten, so ist dasselbe vor der Vernunft gerechtfertigt. Das rechte Berhältnis der Enthaltung zu der dadurch erzielten Unterstützung der sittlichen Aufgaben des Menschen bildet die Mitte. Aus bloken Vernunftarunden ist also die Berechtigung der Abtödtung erwiesen. Die Glaubenslehre leiht ihr die fraftigfte Bestätigung. Nach ihr muss sich der Christ durch Opfer das übernatürliche Ziel erftreiten; die Lehre von der Erbfunde gibt den tiefften Grund an für jenen Widerspruch des Fleisches gegen den Geift; das Leben des Gottessohnes wird zum erhabenen Vorbild des Opferlebens. Im Lichte dieser Wahrheiten finden auch die außerordentlichen Buswerke der Beiligen ihre Erklärung; ihre Kasteiungen haben die geordnete Mitte nicht überschritten, weil sich die Rücksicht auf Gesundheit vor dem Werte der übernatürlichen Güter und vor dem Antriebe des heiligen Beistes beugen musste. Damit ist jedoch eine gleiche Strenge keines= wegs jedem Christen angerathen oder auch nur erlaubt. Wollte die Bufftrenge die Standespflichten außeracht lassen oder gar in Schädigung derselben sich selbst suchen, so wäre sie zu verurtheilen. wäre ein irregeleiteter, frankhafter Eifer. Mit der katholischen Lehre von der Abtödtung hätte derselbe jedoch ungefähr die Aehnlichkeit wie Astrologie mit Sternkunde.

Mithin ift die Enthaltung von dem an sich Erlaubten sittlich zulässig. Wird dieselbe aus einer sittlich lobenswerten Absicht vorgenommen, so wird sie zur tugendhaften Handlung. Diese Absicht kann der Dienst Gottes sein oder die eigene Vorbereitung auf diesen Dienst, beziehungsweise die Regelung des sittlichen Verhaltens. So stellt der hl. Thomas') die Absichten, aus denen das Fasten auf ein sittliches Gut hingeordnet werden kann, als ebensoviele Wege auf, die an und für sich sittlich gleichgültige Enthaltung tugendhaft zu machen: Die Beherrschung der Fleischeslust, die Befähigung zu freiem Aufschwung des Geistes in dem Betrachten hoher Wahrheiten, Genugthuung für die Sünden. Das Fasten und die andern Uebungen der Abtödtung sind also keineswegs Erzeugnisse einer unwürdigen Vorstellung von Gott, als wenn das höchste Wesen sich an der Selbstzermarterung des armen Geschöpfes freute. Das Fasten hat seinen

<sup>1)</sup> a. a. D. Ha. Hae. qu. 147., a. 1.

tiefsittlichen Grund in dem Bewuststein der Sündhaftigkeit, in der Anerkennung des Schöpfers und in seinem Dienste. Es ist Vorsbereitung auf diesen Dienst, indem es die sittliche Freiheit gegen den Andrang sinnlicher Lust behauptet. Um im Drange der Leidenschaft nicht zum Unerlaubten fortgerissen zu werden, gewöhnt sich der Mensch in der Abtödtung daran, sich einen Theil des Erlaubten zu versagen.

10. Aus einem sittlichen Beweggrunde sich des irdischen Genusses enthalten, ist somit berechtigt. Die katholische Kirche hält außerdem an der Zulässigkeit fest, eine solche Beschränkung des Genusses auch gesetzlich zu verordnen, und stützt sich dabei auf Beispiele der heiligen Schrift, ohne die diesbezügliche Gesetzgebung des alten Bundes weder auf geradem noch auf krummem Wege als verpflichtend zu erachten.1)

Auch abgesehen von den Anhaltspunkten der Offenbarung und dem beständigen Verhalten der kirchlichen Gewohnheit, haben kirchliche Fastengebote ihre innere Berechtigung. Wie die weltliche Gesegebung durch nähere Bestimmung des Naturrechtes das zeitliche Wohl der Unterthanen sördert, so müssen der Cläubigen Vorgesetzen ihre Anordnungen zum geistlichen Nuzen der Gläubigen aufstellen. Weil nun die Uebung des Fastens zur Tilgung und Verhütung der Sünde und um die sittliche Freiheit des Geistes zu behaupten schon durch die natürliche Einsicht von jedem, wenn auch in verschiedener Weise, verlangt wird, so kann dieser sittliche Grundsatz durch die Gesetzgebung näher bestimmt werden. Bei Feststellung der Zeit und Art des Gebotes ist die Kücksicht auf den Nuzen des christlichen Volkes bestimmend.<sup>2</sup>)

Dass übrigens der Protestantismus ein strenges Gebot dieser Art zuließ, hat uns die erwähnte Kirchenordnung belehrt. Dieselbe gebot zwar, freventliche Nebertretung zu strasen, wollte jedoch keine Gewissenspflicht auslegen. "Aber hierbei gebührt sich mit Fleiß dem Bolke bericht zu thun, daß das Gewissen auf solche Zeit und unterschied der speise keineswegs verbunden, noch daraus fur Gott sünde gemacht, außerhalb dem mutwilligen frevel und ergerniß denn in dem fall verbietung der speise, wie Paulus sagt zu Thimoth., wer versfürisch und Teuffelisch leer. Dieser Einschränkung sehlt jedoch die Folgerichtigkeit. Wird der Obrigkeit die Berechtigung zu einem Gesetz zugestanden, so darf sie auch innere Verpflichtung damit vers

<sup>1)</sup> Nach Harnack sind die pseudo-apostolischen Rechtsordnungen schuld an der Aufnahme der Fastengebote. "Durch die apostolischen Rechtsordnungen hat nicht nur sort und sort und in steigendem Maße der moralistische und gesessliche Geist in der katholischen Kirche sich besestigt, sondern sie sind auch das Medium gewesen, durch welches einst überwundene, alttestamentliche Ceremonialgebote wiederum in die Kirche eingedrungen sind." Texte und Untersuchungen zur Gesschichte der altchristlichen Literatur II Band, Leipzig 1886, Seite 240. — \*) Bgl. S. Thom. II. II. 4. 147 a. 3. — \*) Daniel, a. a. D.

binden. Fehlt diese Verpflichtung des Gewissens, so wird das Gebot, wie die Kirchenordnung es will, zur Polizeimaßregel. "Du darfft das Gesetz ohne Scheu übertreten, aber wehe, wenn du über die Gesetwidrigkeit ertappt wirst." Obwohl nun der Staat nicht selten es bei dieser bedingten Verpflichtung entweder zum Gesetz oder zur Uebernahme der Strafe beläst, so kann diese Art der Gesetzbung bei der Kirche nur in seltenen Ausnahmefällen Anwendung sinden. Sie muß die vollkommene Beobachtung des göttlichen Gebotes ansbahnen und deshalb wie dieses die Gewissenspssicht hervorheben.

11. Aber gerade die Berbindlichkeit im Gewissen war den Geanern der katholischen Kirche anstößig. Nicht nur die Gottgefälligkeit solcher Werke wurde geleugnet, auch deshalb sollten die Kastengebote nicht mehr verpflichten, weil "zum dritten, solche Traditiones find zu hoher Beschwerung der Gewissen geraten"1) Rur als Zucht= mittel für "ein jung, einfältig Bolt" durften sie beibehalten werden. Der Einwand, die Gebote wurden zum Fallftrick der Gewiffen, lafst sich gegen jede gesetzliche Verpflichtung erheben, findet aber bezüglich der Kastenborschriften schon beim hl. Thomas2) seine Antwort. All= gemeine Vorschriften nämlich verpflichten die Einzelnen in verschiedener Weise, insofern es zur Erreichung der Absicht des Gesetzgebers er= fordert wird. Wird nun in der Uebertretung dessen Ansehen verachtet oder seine Absicht vereitelt, so ist das Zuwiderhandeln schwer fündhaft. Geschieht dieselbe indes aus einem vernünftigen Grunde. besonders wenn der Gesetzgeber, falls er von dem vorliegenden Falle Renntnis nähme, sich gegen die Beobachtung entscheiden würde, so begründet die Verletzung des Gesetzes keine schwere Sünde.

Bevor der heilige Kirchenlehrer diese Worte schrieb, hatte In= nocenz III. die Zulässigkeit solcher Entschuldigungsgründe gesetzlich anerkannt. Auf die Frage, wie sich der kirchliche Obere den Gläubigen gegenüber zu verhalten habe, welche während der Fastenzeit erkranken und nun Befreiung von dem Verbote des Fleischgenusses erbitten, indem sie zum Ersat Werke der Mildthätigkeit versprechen oder einfachhin die Befreiung als ihr Recht fordern, gibt der Papst den Bescheid: "Da der Nothfall dem Gesetze nicht unterliegt, so kann und soll der Borgesetzte dem Verlangen der Kranken entgegenkommen, damit dieselben vor größerem Schaden bewahrt bleiben. "3) Wie außgiebig der Grundsat Innocenz' III. heute nach fast sieben Jahr= hunderten zur Verwendung fommt, zeigen die weitgehenden Ginschränkungen des alten Fastengebotes und die zahlreichen Befugnisse der Seelsorger, aus genügenden Gründen von der Verpflichtung der Fastengebote zu entbinden. Die katholische Kirche bezeugt durch ihr Festhalten an diesen Geboten die Nothwendigkeit der Abtödtung für alle, ist aber bereit, die Grenzen

<sup>1)</sup> Bgl. Herzog und Plitt a. a. D. — 2) Summa theol, II2. II2e. q. 147, a. 3. ad. 2. — 3) Bgl. 3. Buch der Decretalen Gregor IX. Titel 46. Cap. 2.

ihrer Borichriften nach den veränderten Zeiten und Berhältniffen anders zu gestalten.

12. Bergleichen wir die firchlichen Lehren über die Abtödtung und die daraus gefolgerte kirchliche Uebung mit den Forderungen der Genusssucht, so muss das Kirchengebot in dieser Hinsicht als wohlthätig erscheinen. Während die Genusssucht die Befriedigung der niederen Gelüste erstrebt, lehrt die Kirche das sittliche Gehot der Regelung des Genusses. Weil es der gewaltigen Hinneigung zum finnlichen Genusse gegenüber sehr schwer würde, das sinnliche Begehren nur in erlaubter Weise zu befriedigen, stellt die katholische Kirche die Lehre von dem fittlichen Werte der Abtödtung flar hin und verpflichtet ihre Anhänger zu einigen Uebungen dieser Enthaltung. Diese Vorschriften gelten nicht bloß für "ein jung einfältig Volt", sondern für alle, welchen ihre Beobachtung durch die Verhältnisse nicht übermäßig erschwert ist. Die hohe Bedeutung für die sittliche Stärkung des Willens und damit für eine erfolareiche Bekämpfung der Genufssucht kommt diesen Geboten aus der fatholischen Lehre von den guten Werken. Bon diefer Grundlage losgelöst, wären es nur äußere Auchtmittel. Aber getragen von der Ueberzeugung, dass in solchen Werken ein mahrer Dienst Gottes geübt wird, dass der menschliche Wille durch die Uebernahme der Entfagung feine Abhängigkeit gegen Gott zum Ausdruck bringt, fich selbst für die Beobachtung der göttlichen Gebote geneigter macht und für ihre Uebertretung Sühne leistet, erscheint die an sich lästige firchliche Vorschrift in der innigsten Beziehung zu den höchsten Gütern des Menschen. Nur eine allseitige Ginsicht in den Wert solcher Werke erklärt die Thatsache, dass soviele erleuchtete Beister in der Uebernahme berselben weiter giengen, als das Gebot es forderte. Namentlich aber waren diese Werke stets der Ausdruck ernster Bußgefinnung. Wer sich großer Vergehen schuldig wußte, fand in ihnen das Mittel großer Sühne, "benn nicht gleiche Frucht guter Werke wird bei demjenigen gefordert, welcher gar nicht oder nur Beringes fehlte und bei dem, welcher fich schwer vergieng. Jener ift sich keiner Schuld bewusst und gestattet sich ben Benufs in er= laubten Dingen; Diefer, in vielen Stücken von Schuld gedrückt, foll fich auch vom Erlaubten enthalten".1) Wenn aber dieselben Grunde, wodurch die Kirche in früheren Zeiten zur Festsetzung von Bußzeiten und vergangene Geschlechter zu ihrer Beobachtung angetrieben wurden, im aleichen Umfange heute vorhauden sind, dann sind auch heute noch firchliche Bußzeiten berechtigt und ihre Beobachtung ift den Menschen zum Beile.

<sup>1)</sup> Egl. Gratian, dist 2 c. 89 de poenitentia.

## Die Bergpredigt nach Matthäus (Cap. 5, 6, 7).\*)

Bon Pfarrer A. Riefterer in Müllen, Baben. Reunter Artifel. (Schlufs.)

C. Warnung vor dem Richten. (7, 1-6).

1. Nachdem der Herr die Seinen ermahnt, im Himmel mit seinen unvergänglichen Schäten das Ziel ihrer Sehnsucht und ihres Strebens zu erkennen, deshalb vom Irdischen sich nicht sesseln zu lassen, sondern nach dem Reiche Gottes zu trachten, zeigt er jetzt, dass dieser auf das Himmelreich gerichtete Sinn frei bleiben muß von liedsloser Strenge, von unzeitigem Eifern, dass der nach dem Himmelreiche Strebende wie eines rechten Verhältnisses zu Gott so auch eines gerechten Benehmens gegen den Nebenmenschen sich zu besleißigen nicht den Nächsten, sondern sich selbst zu richten hat. Nichts ist zur Erlangung des Himmelreichs nothwendiger als das Böse in sich selbst zu erkennen und seine Ausrottung vor allem andern sich angelegen sein zu lassen. Nichts aber ist dieser Erkenntnis und Besserung seiner selbst so hinderlich als die Gewohnheit, den Nächsten zu richten, hochmüthig wider seine Gebrechen zu eisern. Darum warnt der Herr eins dringlich davor.

Auch diese Mahnung des Herrn hat ihre Spitze gegen die Gepflogenheit des pharisäischen Israel, dem das Richten gewissermaßen im Blute lag. Die Pharisäer betrachteten es als eine Forderung des Gesetzeseisers, recht schroff und strenge im Urtheile über andere zu sein, namentlich die Nichtpharisäer, besonders die Heiden zu verdammen. Vor solchem falschen Sifer, solch hochmüthiger selbstgefälliger Strenge, warnt der Herr, indem er den Seinen zurust: 1. "Richtet nicht,

damit ihr nicht gerichtet werdet."

Richtet nicht ift nicht gleich: verdammet nicht! denn es müßte, wenn das Griechische so zu verstehen wäre, wie auch sonst (Röm. 2, 1; 14, 4; Val. 5, 10; Hebr. 10, 30), durch den Zusammen-hang angezeigt sein (Schanz). Richten heißt vielmehr: Gericht halten. Da aber jedem Gerichthalten eine Anklage vorausgehen muß und in dem von Iesus gesetzten Falle Kläger und Richter eine Person sind, ist "nicht richten" gleichbedeutend mit "nicht anklagen" und zugleich mit "lossprechen". Der verneinende Satz in den besahenden umgestaltet, hieße somit das Gebot Iesu: Sprechet los! Der Warnung: Richtet nicht! entspricht das Gebot: Sprechet los! Daß das der Sinn der Worte Iesu ist, sehrt Luk. 6, 37, wo auf "Richtet nicht" als dessen Erklärung folgt: "Gebet frei, auf daß ihr freigegeben werdet." Der Herr will also sagen: "Klaget nicht an, vertheidiget vielmehr, verurtheilet nicht, sondern sprechet los (Schegg)! Schauet die Handlungen eurer Mitmenschen von der Seite an, nach welcher sie gerechtsertigt oder entschuldigt werden können. Leget nicht den

<sup>\*)</sup> Siehe Jahrgänge 1896, 1897 und 1898.

Mafftab ber Strenge, sondern den der Liebe und Milbe an (1 Cor. 13, 4 f.). Selbstverständlich wird durch dieses Gebot nur das Brivat= urtheil über die Handlungen anderer betroffen, nicht aber das öffent= liche Rechtsverfahren noch auch die brüderliche Zurechtweisung und das Privaturtheil in gang unzweifelhaften Fällen, denn was schlecht ift. muss schlecht bleiben, und was tabelnswert ift, kann man nicht loben. Uebrigens wird der Chrift sich mit den Angelegenheiten des Rächsten überhaupt nicht beschäftigen, so lange nicht für ihn ober die Gesellschaft ein Schaden entsteht oder von der brüderlichen Rurechtweisung kein Erfolg zu erwarten ist.

Der herr gibt auch an, was uns zum Nichtrichten bewegen soll: Richten sollen wir nicht, "damit wir nicht gerichtet werden". bas heißt also nach dem Sinne des Vordersages, damit wir selbst beim messianischen Gerichte (benn von diesem ift die Rede) los= gesprochen werden (vgl. Jak. 2, 13; Gal. 6, 1). Einige haben an das Richten durch andere gedacht. Aber das ist nicht entsprechend. weil B. 2 dazu nicht passt und die Vergeltung in der ganzen Rede Die messianische ist (5, 1-12; 19, 20, 22, 25, 29; 6, 1 u. s. w.)

Ist aber Richtrichten, um selbst nicht gerichtet zu werden, nicht ein unwürdiger, der chriftlichen Vollkommenheit gar wenig ent= sprechender Beweggrund? Rein, denn es liegt darin nicht der Aus-druck einer eigennützigen Klugheitsregel, sondern der Ausdruck der Demuth und Anerkennung der eigenen Schwäche und Sündhaftiakeit. Nicht richten, um selbst Gnade zu finden, ist eines Christen ebenso= wenig unwürdig, als den Schuldigern zu vergeben, um felbst Bergebung zu erlangen. Wie aber vergeben allein nicht ausreicht, um Bergebung zu erlangen, so ist auch die Enthaltung von unchristlichem Richten allein nicht genügend, um felbst von Gott ein gnädiges Urtheil zu erlangen. Es muffen auch die andern Gebote erfüllt werden. Nebrigens wird derjenige, der in allweg dieser Mahnung folgt, auch

im andern fo handeln, dass er bestehen kann.

2. Da man aber so sehr geneigt ift, zu richten, so begründet der Herr, damit man wohl erwäge, was daraus folgt, seine Mahnung mit einem bei den Juden sehr üblichen Sprichworte vom itrengen Wiedervergeltungsrechte: Wie du - fo dir! Der Gedanke ift aus= gesprochen zuerst in der Sache, dann im Bild. Dieses Bild vom Maße kommt auch sonst zur Anwendung. So Luk. 6, 38, wo es verbunden ist mit der Forderung, zu geben. Vertheidiget, sprechet los, damit auch der himmlische Richter euch in Schutz nehme und losspreche, "benn nach welchem Gerichte ihr richtet, werdet ihr gerichtet, und nach welchem Mage ihr meffet, wird euch gemeffen werden" von Gott. Je nachdem du vertheidigt und losgesprochen, ober angeflagt und verurtheilt haft, wirft auch du vertheidigt und losgesprochen ober angeklagt und verurtheilt werden, - je nachdem bein Maß das Maß der Strenge oder Güte war, wirst auch du voll zurück erhalten bas Mag ber Strenge oder Gute. Mit bem göttlichen Gerichtsmaße kann gedroht werden, zwar nicht insoferne es in der Ungerechtigkeit wohl aber in der Strenge uns vergeltender Gerechtigkeit dem menschlichen entsprechen wird. Urtheile also, da du so leicht ungerecht und strenge urtheilft, gar nicht; wenn es aber überhaupt am Plate ist, mild und gütig, damit du nicht durch das Gegentheil wenn auch nicht ein ungerechtes, so doch ein strenges und unerbittliches Gericht Gottes über dich heraussorderst, denn indem du den Nächsten unnachsichtlich richtest, willst du gewissermaßen, dass auch deine Sünden einer strengen Untersuchung unterworsen werden und kannst dich nicht beklagen, wenn du selbst strenge Rechensichaft wirst zu bestehen haben.

Es ist zu beachten, dass es heißt "nach" welchem Maße wörtlich in Gemäßheit welchen Maßes, nicht eigentlich "mit" welchem Maße. Unser Maß ist nicht ohne weiteres Gottes Maß, sondern nur das Vorbild seines Maßes. Von uns hängt es ab, ob er das Maß der Strenge oder der Milbe gebraucht. In beiden Fällen mist er aber

mit seinem eigenen Mage. (Schanz).

3. Jesus zeigt nun in ungemein frastvollen Worten die giftige Wurzel, aus welcher die böse Gewohnheit des Richtens sproßt: Hochsmuth und Heuchelei. Durch die Form der Anrede wird die Dars

legung sehr lebhaft und bewegt.

"Was siehst du den Splitter im Auge deines Bruders, merkst aber nicht den Balken in deinem Auge?" Weil man im eigenen Auge etwas nicht im strengen Sinne sehen kann, wählt Jesus das zweitemal "merken", "innewerden" (Schegg). So lange du selbst Balken in deinem Auge hast, ist es ein ungeheurer Hochmuth und große Heuchelei von dir, den Bruder um eines Splitters willen gur Rede zu stellen. "Oder", sag' selbst, "wie darfft du zu deinem Bruder sagen, halt ich möchte den Splitter aus beinem Auge herausziehen und siehe der Balken in beinem Auge!" Die Auslassung der Copula gibt dem Worte großen Nachdruck. "Heuchler, zieh' zuerst den Balken aus beinem Auge und alsdann magft du zusehen, um den Splitter aus dem Auge deines Bruders zu ziehen." "Beuchler", nennt der Herr einen solchen, weil er eben dadurch, dass er andere zurecht= weisen will, sich als gut und fehlerlos darstellt, da er doch weiß. dass er's nicht ist. Hochmuth und Heuchelei sind es, welche das Ungeheuerliche dir möglich machen, dass du den geringsten Fehler des Mitmenschen siehst und verurtheilst, dagegen deine eigenen groben Sünden nicht siehst und nicht anschlägft. Zudringlich willft du deinen Nächsten heilen von seinen geringen Sünden, während du dich selbst von viel größeren befleckt weißt; heuchlerischer Arzt, hilf dir selbst! Mur, wenn du dich selbst gebessert hast, bist du berechtigt und darfft du auf Erfolg hoffen, andere zu bessern. Du wirst aber je schärfer dein Auge für die eigenen Fehler wird, an dir selbst so viel und so lange zu bessern haben, dass dir die Lust vergehen wird, dich mit fremden Fehlern abzugeben (jofern du nicht durch Pflicht und Umt dazu veranlast bijt). So viele Balken im eigenen Auge werden sich dir bemerklich machen, dass du fremde Splitter nicht mehr anschlagen magkt. Das hier gebrauchte Sprichwort "den Splitter im fremden Auge sehen, dagegen den Balken im eigenen nicht" in der Bedeutung: an andern kleine Fehler ausfindig machen, die eigenen großen aber nicht beachten, findet sich oft bei den Rabbinen, auch im Arabischen und dem Gedanken nach unter andern Bilbern bei allen Bölkern. Der Ausdruck "Splitter im Auge" ist sehr bezeichnend, um die Geringfügigkeit eines Fehlers zu bezeichnen. Das Auge ist ja sehr empfindlich gegen jeden fremden Gegenstand und besonders gegen einen Splitter. Darum kann überhaupt nur ein ganz kleiner Splitter im Auge sein. Weil sodann, um den Splitter im Auge herauszussinden, eine sehr eingehende scharfe Beodachtung nothwendig ist, so wird mit dem Splittersehen die lieblose Aufmerksamkeit auf fremde Fehler sehr gut veranschaulicht.

Dem Splitter gegenüber bietet sich anderseits der volksthümlichen, im Sprichwort starke Ausdrücke liebenden Sprache der "Balken" zur Bezeichnung recht grober, großer Vergehen von selbst dar.

Mit dem "Heuchler", womit er den großen Jorn an den Tag legt, gegen die, welche also handeln (Chrys.), zielt Fesus deutlich wieder auf die Pharisäer, die im eigentlichen Sinne Splitterrichter waren, indem sie die kleinen Fehler der andern verdammten und sich über die eigenen großen wegsetzten. Ohne Heuchelei kann selbsteverständlich nicht so gehandelt werden. Nur der Heuchler kann, um ein anderes Wort des Herrn zu gebrauchen, Mücken seihen und Kameele verschlucken. (Matth. 23, 24).

"Alsdann wirst du zusehen, dass", ist nicht futurisch, als ob damit gesagt wäre, dass die Selbstbesserung nothwendig auch das Streben, den Nebenmenschen zu bessern, nach sich ziehe (Meyer); es ist vielmehr concessiv, gibt aber ein Zugeständnis an, welches vom Standpunkte Jesu nicht so bald eintreten wird. Dieser Standpunkt ist nämlich der des Misktrauens auf sich selbst, der Demuth und Furcht, gerichtet zu werden. Von da aus die Fehler des Nächsten bestrachtet, erscheinen sie stets als Splitter, die eigenen als Balken. (Schegg.) "Doch gibt Iesus auch hier nur eine Vorschrift für die Gesinnung, nicht für die äußere That. Bei unveränderlicher Gessinnung richtet sich die äußere Handlung nach dem obersten Grundsatz der Ehre Gottes und des Seelenheiles unseres Mitbruders."

23. 6. Die Warnung vor dem Richten schließt die Beurtheilung des Nebenmenschen zu dem Zwecke, sich über seinen Zustand ein richtiges Urtheil zu bilden, nicht aus. Eine solche ist vielmehr besonders für die Apostel, damit sie nicht aus Mangel an Urtheil das Heilige und die Perlen des Evangeliums durch unvorsichtige Mitteilung an Unwürdige entehren, durchaus nothwendig. Darum mahnt der Herr weiter: "Nicht gebet das Heilige den Hunden und werset

eure Perlen nicht vor die Schweine, damit sie dieselben nicht mit

ihren Füßen zertreten und sich umwenden und euch zerreißen."

Man sieht leicht, dass biefer B. mit B. 5 nicht im engen Rusammenhange steht. Es wäre höchst befremblich, sagt Schegg, wenn Jesus auf einmal seine Ausdrücke so gang anderte; zu benen, die er Seuchler genannt, wurde er hier fagen : Werfet eure Berlen; jene, Die oben nur einen Splitter im Auge hatten, würden jest auf einmal Hunde und Schweine. Dagegen findet eine Beziehung auf B. 1 statt, insoferne unser Wort in gewissem Sinne eine besonders den Aposteln geltende Einschränkung des dort Ausgesprochenen ist. Hat der Herr dort alle zur Nachsicht gemahnt, so jetzt besonders seine Apostel zur Vorsicht. Sie sollen sich nicht etwa durch das Beispiel ber Bharifaer zu einem blinden Bekehrungseifer verleiten laffen. Alle Unbesonnenheit und Aufdringlichkeit in Anbietung des Seils sollten fie sorgfältig meiden, damit nicht durch ihre Schuld die erhabenen Güter des messianischen Reiches der Verunehrung anheimfallen. Bald werden die zwölf mit "dem Heiligen", "ihren Berlen", den ihnen anvertrauten Schätzen der göttlichen Wahrheit und Gnade vor die Welt hintreten. Ihre Schätze sind nun wohl für alle bestimmt, aber nicht alle sind ihrer würdig. Solche sollen ihrer nicht theilhaftig werden. Das Seilige den Seiligen, nicht den Hunden und die Perlen nicht den Schweinen. Es wäre ein Frevel am Heiligen und Rost= baren, wollte man sie ihnen mittheilen. Hier gilt Borsicht, Zurückhaltung, richtige Beurtheilung des Menschen. Und wenn der Apostel dieser zufolge die Hunde für Hunde und die Schweine für Schweine ansieht und sich demgemäß hütet, sein Beiliges und seine Berlen ihnen anzubieten, so ift das kein liebloses Richten, sondern pflichtgemäße Sorgfalt.

Der erste Spruch "das Heilige nicht den Hunden" schließt sich an die gesetzliche Vorschrift an, dass von den "heiligen Dingen", das ift von dem Opfertheile, der nach dem Gesetze den Prieftern sowohl von den blutigen als unblutigen Opfern gehörte, kein Unheiliger effen durfte, das ift kein Priefter im Stande levitischer Unreinheit, keine Priestertochter, die an einen Nichtpriester verheiratet war, niemand, der nicht zur priesterlichen Familie gehörte. Wenn das tropdem geschähe, so wäre es ein großer Frevel. Ein viel größerer aber ware es, wenn man "das Heilige" den Hunden gabe, für die nur das Unreine, das Aas ift (Erod. 22, 30). Das Heilige ift also nicht im weitesten Sinne überhaupt für etwas Heiliges zu nehmen, sondern es bezeichnet zum Unterschied vom bloß Reinen die Opfergaben sowohl blutige als unblutige, insoweit sie den Brieftern zum Lebensunterhalte bestimmt waren als Fleisch, Brot, Wein, Del, Früchte 2c. (vgl. Lev. 22, 2-10). "Perlen" sind wie gewöhnlich das Bild von etwas Köstlichem (Matth. 13, 45; 1 Tim. 2, 9; Off. 17, 4). Das "Seilige" und die "Berlen" bezeichnen dieselbe Sache nur nach verschiedenen Seiten. Man mag etwa sagen, dass das Heilige auf den himmlischen Ursprung und den himmlischen Zweck, die Perle aber auf den höhern Wert und die erhabene Schönsheit der Gaben des Evangeliums hinweist.

"Hund" und "Schwein" werden von prosanen und heiligen Schriftstellern öfters als unreine Thiere nebeneinander gestellt (Hor. ep. I, 2, 26; II, 2, 75; LXX 1 Kön. 21, 19; 22, 38; Spr. 26, 11; 2 Petr. 2, 22), wie sie heute noch im Drient zu den versachtetsten Thieren gehören, jene wegen ihrer Schamlosigkeit, diese wegen ihres Schmuzes (Deut. 23, 18; Spr. 11, 22; Matth. 15, 26; 2 Sam. 3, 8; 9, 8; 2 Kön. 8, 13; Phil. 3, 2). Beide Namen sind also sprechende Bezeichnungen für Menschen, die wegen ihrer niedrigen, boshaften und schmuzigen Gesinnung keinerlei Verständnis und Bedürfnis für himmlische Dinge haben.

Die Uebertragung der Mahnung des Herrn ergibt sich leicht. Die Mysterien des Christenthums, seine Glaubens- und Gnaden-geheimnisse sind das Heilige, sind die Perlen. Sie dürfen den Menschen, welche sie nicht zu würdigen wissen, dafür unempfänglich, verstockt sind, ebenso wenig mitgetheilt werden als eine Opferspeise den Hunden oder Berlenschmuck den Schweinen. Wie diese die kost= baren Perlen nicht mehr achten als eine Scholle Koth, wohl auf fie, wie auf etwas Fregbares zulaufen, dann aber getäuscht, wuthentbrannt und ergrimmt dieselben mit Fugen treten und am Ende noch wider den Geber sich wenden, so würden die Unwürdigen, denen das Beilige des Chriftenthums, die unendlich toftbaren Büter feiner Wahrheit und Gnade fundgethan wurden, durch Läfterung, Sohn und Spott fie profanieren und an den Boten des Herrn felbst zum Danke ihre boshafte Wuth auslassen (Joh. 1, 5; 3, 19; 8, 44). Die Kirchengeschichte und die Erfahrung bestätigen diese Weiffagung des Herrn nur zu reichlich. Die Jünger sollen also namentlich bezüglich der höchsten Geheimnisse Vorsicht bei der Auswahl des Mit= zutheilenden (vgl. 10, 12 ff.) walten laffen, fie nur Würdigen, von benen eine gute Anwendung zu hoffen, anbieten. Wer als ein Würdiger oder Unwürdiger zu betrachten, darüber spricht sich ber Herr nicht aus. Er geht von der Voraussetzung aus, bajs man "Bunde" und "Schweine" tenne.

Diese Vorschrift des Herrn wurde von den Aposteln und übershaupt in der alten Kirche strenge befolgt. Schon der Apostel Paulus zögerte, den noch fleischlichen Korinthern die Speise höherer christlicher Weisheit zu spenden (1 Kor. 2, 6 ff.; 3, 1 ff.; vgl. 1 Kor. 2, 14; 2 Tim., 3, 5; 4, 15; Tit. 3, 10). Auf unsere Mahnung gründete die alte Kirche wohl auch die Arkandisciplin, welche bekanntlich darin besteht, dass man von den Mysterien, besonders von der heiligen Eucharistie nur mit der größten Zurückhaltung und symbolisch sprach theils aus Furcht vor Entweihung durch Ungläubige, theils wegen mangelnden Verständnisses bei weniger Unterrichteten.

Die Ausbrücke "hunde" und "Schweine" werden von manchen als Bezeichnungen verschiedener Menschenclassen aufgefast. Chrysostomus zum Beispiel macht den Unterschied, dass das eine Thier die Ungläubigen, das andere die schlechten Chriften bedeute. Hilarius denkt einerseits an die Beiden, anderseits an die Häretiker. anders. Wird nun solch ein Unterschied angenommen, so wird auch beiden Thieren ein verschiedenes Verhalten gegen die Gabe zugeschrieben und der Schlussfat ("damit sie nicht") auf beide Thiere vertheilt. Die Hunde nämlich, welche im Oriente reigende Thiere sind, bezeichnen dann die wüthenden Verfolger, welche, wenn das Heilige ihnen angeboten wird, die Geber zerreißen, die Schweine die Luftlinge, welche die Gaben in den Koth ziehen. Aber da eine solche Bertheilung etwas Gewaltsames hat und ber Hund in der biblischen Sprache und bei den Klassikern wohl als das Bild der Unverschämtheit, nicht aber gerade als das des reißenden Verfolgers erscheint, was eher der Wolf ist, so bezieht man wohl besser den ganzen Schluss= sat auf das letzte Subject, so dass also das Bild bezüglich der Hunde, wohl weil die entsprechende Anwendung als selbstverständlich betrachtet wird, nicht weiter ausgeführt erscheint und der Schlufsfaß malerisch das Verhalten des wilden Schweines gegen die Gabe nud den Geber, wie oben erklärt ist, schildert.

## D. Aufforderung zum Bittgebet (7-13).

Jesus hat bisher von den Seinen Großes, Außerordentliches verlangt. Sie sollen Herren ihrer Leidenschaften sein, zum Himmel ftreben und nicht bloß ben Engeln, sondern Gott selbst, soweit es Menschen möglich, gleich werden; seine Apostel insbesondere sollen einen schweren Beruf treu erfüllen. Leicht hatten alle zaghaft werden mögen, ob sie das Alles werden leisten können. Sie zu ermuntern, weist der Herr mit großem Nachdruck auf die mächtige Hilfe des bringenden und anhaltenden Gebetes hin, das Allen Rraft zur Ge= rechtigkeit, den Boten des Herrn Ginsicht und Weisheit für die rechte Erfüllung ihres Berufes vermittelt. Es kann nicht auffallen, dass hier zum zweitenmal vom Gebete gesprochen wird. Dben (6, 5 ff.) wurde das Gebet überhaupt als ein Werk der Gottseligkeit betrachtet. um uns zu belehren, in welcher Gesinnung und Weise es zu verrichten ist. Hier aber ist vom Bittgebet als einem Mittel des Heiles die Rede. Bu enge ift die Beziehung auf den Empfang des andern Mitzutheilenden (des Heiligen und der Berlen). Alle sollen bitten um die Kraft zur Erfüllung der Gerechtigkeit, die Apostel insbesondere auch um Weisheit zur rechten Mittheilung des schon als vorhanden gedachten Heiligen.

7. f. "Bittet und euch wird gegeben werden, suchet und ihr werdet finden, klopfet an und euch wird aufgethan werden; denn Jeder, der bittet, empfängt, und dem, der klopft, wird aufgethan werden." Dreimal besiehlt der Herr und jedem Besehle wird eine

Berheißung beigefügt. Aus dieser Eindringlichkeit erhellt die Wichtig= feit der Aufforderung. Durch diese dreifache Mahnung "bittet", "juchet", "klopfet an", wird das anhaltende, eifrige, beharrliche, ausdauernde Gebet befohlen. Er befiehlt zu bitten, bemerkt Chry= softomus, nicht nur obenhin, sondern mit Beharrlichkeit und Anftrengung. Das bezeichnet das Suchen; wenn er aber fagt: Klopfet an, fo zeigt er damit den großen Gifer und das inbrünftige Berlangen. Die gleiche Rahl der feierlichen Ausicherungen soll die Hoffnung und das Bertrauen auf die Erhörung einschärfen. Stehe also nicht ab, bis du empfangen, strebe fort, bis du gefunden, weiche nicht, bis dir geöffnet Keineswegs ist Gott wie ein Mensch, der erst durch Ungestüm bewogen werden mufs. Rein. Aber Jesus stellt uns Gott unter einem menschlichen Bilde vor und zwar zu unserem Nutzen, um uns das Gebet recht zu empfehlen und uns eine große Sehnsucht nach den himmlischen Dingen einzuflößen. Wenn Gott, fagt St. Augustin, nicht sogleich gibt, empfiehlt er seine Gaben, denn das lang ersehnte But wird um so wertvoller und angenehmer, das sogleich empfangene verliert an der Annehmlichkeit; durch Bitten und Suchen wächst das Berlangen, es zu erhalten. Andere meinen, dass durch die drei Ausdrücke mehr nur die verschiedenen Arten des Bittens bezeichnet werden, dass der Herr zum Vertrauen wecken wolle, indem er jeder Urt des Bittens, mag es sich äußern, wie immer, Erhörung verheiße.

In B. 8 begründet Jesus seine Aufforderung durch Berusung auf einen allgemeinen Ersahrungssat: Bittet vertrauensvoll, anhaltend, denn auch bei Gott gilt, was im gewöhnlichen Leben Geltung hat: Jeder, Jeder, der beharrlich und vertrauensvoll bittet, erhält vom himmlischen Bater, wenn auch nicht immer das, was er erbittet, so doch jedenfalls, was ihm gut ist. Das rechte Gebet ist nie ohne

Verdienst und Wirkung.

Bi. 9 verstärkt der Herr seine Verheißung durch ein Gleichnis: Bittet und es wird euch Gutes gegeben werden, so gewiss, als der allgute, himmlische Vater sich nicht von einem sündigen, irdischen Vater übertreffen läst, der schon seinem bittenden Kinde Gutes zu

geben geneigt ift.

"Dder", was meint ihr, "wer aus euch" der doch nur "ein" böser "Mensch" ist, "wenn ihn sein Sohn um Brot bittet, — doch nicht einen Stein wird er ihm geben? Dder auch" ein zweiter Fall, "wenn er um einen Fisch bäte, eine Schlange wird er ihm doch nicht geben? Wenn nun ihr, die ihr doch böse seid, gute Gaben euern Kindern zu geben wisset", geneigt seid, "wie viel mehr wird euer Vater, der im Himmel ist, Gutes geben, denen, die ihn ditten." Wir haben in diesem Sape ein Anakoluth, wie es in lebhasten Fragen nicht selten der Fall ist. Dieser Wechsel der Construction, demerkt gut H. Weiß, weist mit noch größerer Entschiedenheit, als es ein regulär gebildetes Sapgesüge thun würde, die Möglichkeit ab, als könne auch nur ein menschlicher Vater seinem Kinde statt des erbetenen Guten

etwas Unnühes ober Schädliches reichen, trüglich einen Stein statt des Brotkuchens oder hinterlistig eine Schlange statt eines Fisches. Wenn somit ein abschlägiger, fränkender Bescheid auf eine Bitte selbst von menschlichen Bätern nicht gegeben wird, die doch von Natur aus zum Bösen hinneigen (Gen. 8, 21) und demnach oft genug ihren verkehrten Willen bethätigen, um wie viel weniger, so schließt der Herr, wird dann der nach seinem Wesen und Wirken als der alsgütige bekannte, himmlische Vater, den um das messanische Reich und seine Güter im Gebete Flehenden, seinen mächtigen Beistand verweigern. Aehnlich heißt es schon Is. 49, 15: Kann wohl ein Weib ihr Kind vergessen, so dass sie nicht sich erbarme ob des Sohnes ihres Schoßes? Und wenn auch sie sein vergäße, so will

doch ich nicht bein vergessen.

Um die Größe der göttlichen Güte recht anschaulich zu machen, sett ihr der Herr die menschliche Sündhaftigkeit gegenüber. "Ihr, die ihr bose seid" ist aber nicht bloß als Bezeichnung bes geringern Grades menschlicher Güte (dazu wäre das vorhergehende "Mensch", welches die Beschränktheit der menschlichen Creatur bezeichnet, schon hinreichend gewesen), sondern als thatsächliche Sundhaftigkeit aufzufassen. Dieser Zusatz hat einen großen Nachdruck. Der Mensch ist bose und auch ein Bater handelt oft bose gegen sein eigen Kind. Wenn aber tropdem die Liebe bose Bäter antreibt und sie Mittel und Wege finden läßt, wie sie ihren Kindern gute Gaben konnen zutheil werden lassen, sollte dann der urgute Gott nicht auch Mittel und Wege wissen, denen, die ihn bitten, Gutes zu geben? Jesus stellt Stein und Brot, Schlange und Fisch zusammen, weil der Brotkuchen des Drients mit einem abgerundeten Stein und die Schlange mit dem Fische besonders mit dem Aal oder dem langgestreckten Wels des Genesareth die größte Aehnlichkeit hat. Zudem war Brot und Fisch die tägliche Nahrung der meisten seiner Ruhörer aus der Umgebung des Sees.

12. "Alles also, was ihr wollt, dass euch die Leute thun, so thut auch ihr ihnen. Denn dieses ist das Gesetz und die Propheten." Worauf sich das "also" beziehe, ist eine viel erörterte Frage. Die Einen beziehen es auf das Ganze von 5, 17 an. Andere auf 7, 1—11 oder unmittelbar auf das Vorhergehende. Wir beziehen es auf V. 7. Dort sagt der Herr: Vittet und es wird euch gegeben werden. Jetzt mahnt er, wir sollen nicht vergessen, dass wir, damit uns gegeben werden kann, auch selbst geben müssen. Jedes Empfangen hat zur Voraussetzung, dass man selbst gibt (6, 12. 14); das gilt wie Gott so auch den Menschen gegenüber. Ihr wollt, dass euch gegeben werde, was ihr bedürft und um was ihr bittet; ich verheiße euch Erhörung, wenn auch ihr die Vitten eurer Mitmenschen erhöret. Jesus umgeht absichtlich das näher liegende: Also müsst auch ihr denen geben, die euch bitten (vgl. 5, 42) und wählt den umfassendern Ausdruck: Alles, was ihr wollt 2c., denn dieser begreift in sich zugleich die Vitten des

Bergens, nicht bloß die des Mundes. Wie oft fleht bas Berg, ohne dass der Mund zu bitten wagt! Da müssen wir der Bitte zuvorstommen nach dem Gebote: Alles, was ihr wollt, nicht bloß was ihr saget und fordert! (Schegg.) Es heißt "fo" thut auch ihr ihnen. Damit wird auf die Urt und Weise des Handelns hingewiesen und die Gesinnung ausgedrückt, welche der Chrift in seinem Verhalten gegen die Nebenmenschen bethätigen soll. Es soll also der Jünger Chrifti an seinem eigenen Bedurfnisse erkennen, was der Mitmensch von ihm erwarten darf und dieser Erkenntnis gemäß soll er auch sein Verhalten gegen ihn normieren. Der Fall, dass der Christ dem Mitmenschen etwas Unsittliches zumuthen oder thun könne, ist durch ben Rusammenhang ausgeschlossen. Denn Jesus, welcher in der Berapredigt als Vollender des Gesetzes und der Propheten auftritt, die Keindesliebe lehrt, und bei allen Sandlungen nicht Menschenruhm, sondern Gottes Ehre vor Augen zu haben befiehlt, ftellt hier nicht ein egoistisches, unsittliches, sondern ein streng sittliches Wollen, welches dem göttlichen Willen conform ift, für seine Jünger als Norm des Handelns gegen den Nebenmenschen hin. (Bölgl).

Man stellt mit diesem Ausspruche des Herrn gerne ähnlich lautende Lebensregeln, welche sich bei Rabbinen, wie heidnischen Beisen finden, zusammen. Es ist aber ein bedeutender Unterschied schon dem Wortlaute nach, denn die lettern lauten (wie auch Tob. 4, 16) fast alle negativ, oder kommen doch auf den sehr kühlen negativen Gedanken hinaus: Was du nicht willst, dass man dir thue, das thue auch einem Andern nicht. So fagt R. Hillel: Was dir zuwider ift, das thue auch einem Andern nicht. Alehnlich Alex. Severus. Sodann kommt eben alles auf den oberften Grundsat an, von dem eine solche Regel ihre eigentliche Bedeutung erhält. Dieser heißt bei den Heiden und meift auch bei den Juden: Handle aus selbstfüchtiger Liebe, bei Jesus aber, der die Seinen geliebt hat bis zum Tode: Handelt nach meinem Vorbilde aus felbstverleugnender Liebe. Während also der Richtchrift diesen Spruch in den Dienst der Selbstsucht stellt, wird der Chrift, nach dem Borbilde deffen, der ihn uns gab, in ihm die goldene Regel der felftverleugnenden, opferwilligen Rächftenliebe finden.

Wer nun eine berartige Nächstenliebe übt, der leistet, so fügt der Herr hinzu, nichts Geringeres als die Erfüllung des wesentlichen Inhaltes des Gesetzes und der Propheten, er thut das, worauf beide hauptsächlich hinwirken. Auch St. Paulus lehrt: Du sollst nicht ehedrechen, nicht tödten, nicht stehlen, nicht falsches Zeugnis geben, nicht begehren und jedes andere Gebot ist in dem Worte zusammengefast: Liebe den Nächsten wie dich selbst (Röm. 13, 9. 10: Gal. 5, 14). Und weil nach dem Willen Christi der Nächste geliebt wird wegen Gott (5, 45), so ist in dieser christlichen Nächstenliebe auch die Liebe Gottes eingeschlossen. Da aber Alles, was im Gesetze und den Propheten geboten wird, schließlich unsere Pstichten gegen Gott

und unsern Nächsten betrifft, so wird mit Recht dieses Gebot von der um Gotteswillen zu übenden Nächstenliebe als die Summe von Gesetz und Propheten bezeichnet. Daraus erhellt zugleich, dass wir nur das thun können, was wir wahrhaft, ohne Sünde wollen dürfen.

Epilog und Schlufs. (7, 13-29).

Aus den hohen Anforderungen, welche der Herr an die Bürger des Reiches Gottes gestellt hat, folgt von selbst, dass der Eintritt in dasselbe nicht leicht ist, dass es großen Ernstes und großer Selbst- verleugnung bedarf, um davon nicht abgeschreckt zu werden. (13—14). Aber auch mit dem Eintritte ist noch nicht Alles gewonnen; auch dann gibt es noch viele Gesahren, von falschen Brüdern (15—20), von eigener salscher Sicherheit und Scheinfrömmigkeit, die ins Verzberben führt (21—23). Jeder Kluge möge das Alles wohl beherzigen, damit er einmal im Gerichte bestehen kann (24—29).

"Gehet ein durch die enge Pforte, denn weit ist die Pforte und breit der Weg, der zum Verderben führt und Viele sind's, die eingehen durch sie. Wie eng ist die Pforte und wie schmal der Weg, der zum Leben führt und Wenige sind's, die ihn sinden."

Jesus zeigt im Geifte seinen Zuhörern zwei Thore und zwei davon ausgehende Wege, ein enges Thor und einen engen Weg und ein breites Thor und einen breiten Weg. Das enge Thor und der enge Weg, durch die er einzugehen auffordert, find Thor und Weg seines Reiches, führen zum Leben, zur Seligkeit; das weite Thor und der weite Weg, darauf der große Haufe wandelt, sind Thor und Weg des Satans, führen zum Berderben, zur Hölle. Weit und bequem ist Thor und Weg zum Verderben, weil da schrankenlose Ungebundenheit herrscht. Bon keiner Regel und Bucht eingeengt, mögen, die da wandeln, Alles genießen, was sie begehren und was fie freut. Biele gehen darum diefe Strafe des Berderbens, zumal es keine Mühe kostet, sie zu finden. Das weite Thor und der breite Weg bieten sich dem Menschen von selbst dar; der Zug dazu ift ihm ichon angeboren. Die Sinnlichkeit, das Beispiel der Welt und die Blendwerke des Satans, alles hilft zusammen, ihn dorthin zu führen und dort zu fesseln.

Das Thor und der Weg zum Leben dagegen sind schmal und eng, weil sie von beiden Seiten durch die Gebote Gottes, welche keine Ausschreitung erlauben (Deut. 5, 32; Spr. 4, 27; Js. 30, 2), eingeschränkt sind. Darum sind der Gang durch dieses Thor und das Wandeln auf diesem Wege der Selbstverleugnung und Abtödtung beschwerlich und mühsam und so kommt es, das nur Wenige diese Pforte und diesen Weg aufsuchen und sinden und Viele, die ihn gefunden, umstrickt von Welt und Satan, auf halbem Wege wieder umkehren. Er wird von wenigen gefunden, weil er bei seiner Unansehnlichkeit und bei der geringen Zahl derer, die ihn einschlagen, nicht in die Augen fällt und das Rächste, was davon erkannt wird,

abschreckend wirkt, während andererseits die hellen Haufen der auf der Heerstraße des Verderbens Wandelnden sowie ihre Reize zur

Nachfolge einladen.

So war es zur Zeit Jesu, so ist es immer. Wenn man die Zeit betrachtet, da Christus spricht, so waren unter den Heiden gewiß nicht viele, welche das ins Herz geschriebene Naturgeset besobachtend vor einem sünds und lasterhaften Leben sich bewahrten. Auch unter den Juden waren Schriftgelehrte und Pharisäer, die bestundern Gesetzeiseiserer (Matth. 23, 3 st.), mit vielen Lastern besleckt. Was soll man erst von den andern, welche das Gesetz verachtend auf Seite der Heiden standen, den Sadducären und Herodianern sagen? Und was von der Menge des Volkes (Matth. 11, 21 st.; 23, 37; Luk. 13, 2 st.)? Deshalb sagt Jesus mit Recht: Nur Wenige sind es. Und ist es nicht heute noch so und wird es nicht so bleiben?

Die Nothwendigkeit, den Begierden der verderbten Ratur Gewalt anzuthun, dem bosen Beispiele der Welt und den Nachstellungen des Satans gegenüber fest zu bleiben, betont höchst nachdrücklich der Man kann den Ausruf B. 14 nicht als einen Ausdruck des Schmerzes fassen, denn Jesus beklagt nicht, dass die Pforte so enge, noch will er sie weiter haben. Gbensowenig ift es ein Ausruf der Berwunderung; denn es geht nicht wohl an, Jesum sich über diefe enge Pforte verwundern zu laffen, da er sie ja felbst so gemacht hat. Es ist vielmehr ein Ruf der Warnung vor Leichtfertigkeit und Selbstbetrug, der ernsten Aufforderung, sich durch die große Beschwerlichfeit der Pforte und des Weges nicht abschrecken zu lassen. Obschon die Pforte so enge und der Weg so mühsam, und obschon so Wenige find, die ihn finden, mufst ihr doch durch diese Pforte und auf diesem Weg wandeln, wenn ihr zum Leben gelangen wollt, denn einen andern, weniger engen gibt es nicht - entweder auf diesem, oder auf feinem.

Bezüglich des scheinbaren Widerspruches, dass Jesus hier den Weg zum Leben schmal und die Pforte eng nennt, dagegen 11, 29 sein Joch süß und seine Bürde leicht (vgl. 1 Joh. 5, 3), ist zu erinnern, dass jenes von den noch mehr fleischlich Gesinnten, dieses von den Fortgeschrittenen gesagt ist. Die Schwierigkeit und Beschwerlichkeit macht sich so weit geltend, als der alte Mensch noch herrscht; die Leichtigkeit tritt in dem Maße ein, als der neue Mensch zur Macht gelangt ist. Wer mit heroischem Entschlusse einmal durch das enge Thor eingegangen und rüftig auf dem schmalen Wege fortschreitet, dem versüßt sich mehr und mehr das Joch des Herrn und erleichtert

fich mehr und mehr die Burde seiner Gebote.

15. Wenn der durch die Vorschriften der Bergpredigt bekannt gemachte Heilsweg nun wirklich betreten wurde, so ist damit noch nicht Alles gewonnen; auch unterwegs gibt es noch viele Schwierigsfeiten und Gefahren. Gewöhnlich wird der Zusammenhang so hersgestellt, dass man sagt: Bei der Schwierigkeit, den Weg des Lebens

auch nur zu finden, hängt alles vom rechten Führer ab, darum hütet euch 2c. Aber der ganze Zusammenhang weist auf Zuhörer hin, welche die Entscheidung schon getroffen haben und nun zur Vorsicht und Beharrlichkeit gemahnt werden. Der zu betretende Weg ist denen, welche die Predigt Jesu gehört haben, bekannt und für sie bedarf es deshalb am Schlusse nur der ernsten Warnung vor Unterschätzung der Schwierigkeiten und Gesahren. Das thut der Herr nun. Vor allem warnt er sie vor den falschen Propheten.

"Hütet euch vor den falschen Propheten, welche zu euch in Schafskleidern kommen, inwendig aber reißende Wölfe sind. An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen." Ein "falscher Prophet" ift nach biblischem Sprachgebrauche Einer, der sich fälschlich den Namen eines Propheten beilegend unter dem Vorgeben göttlicher Sendung falsche Lehren vorträgt (Jer. 6, 13; Matth. 24, 11; Mark. 13, 22; Apg. 13, 6). Darnach müssen auch hier Männer verstanden werden, welche unter dem Vorwande göttlicher Erleuchtung und Sendung die Gläubigen von der wahren Lehre und dem tugendhaften Leben abwendig machen wollen, welche vorgeben, einen bessern als den von Christus und seinen Aposteln bereits vorgezeichneten Heilsweg lehren zu können (Apg. 20, 29). Die Väter verstehen allgemein darunter die Irrlehrer oder Versührer, überhaupt aber weder Juden noch Heiden, sondern nur Christen.

Um ihren Zweck zu erreichen, kommen die falschen Propheten "in Schafskleidern". Das ist offenbar nicht von wirklichen Schafspelzen zu verstehen, da diese auch von andern getragen wurden und nicht vorzugsweise Prophetentracht waren. Es ist bildlich gesprochen: Sie geben sich für Lämmer aus, suchen den Schein von Gesandten, Dienern Gottes, guten Lehrern zu erwecken; inwendig aber, unter dem Pelz, der Wirklichkeit nach sind sie reißende Wölfe, in ihrer wahren, unverstellten Natur Seelenverderber, Diener des Satans. Schon Chrysoftomus weist auf den Unterschied von den früher (V. 6) genannten "Hunden" und "Schweinen" hin, weil diese sich als das geben, was sie sind, während bei den falschen Bropheten Schein und Sein, Thun und Denken wesentlich verschieden sind. Das Bild von "Lamm" und "Wolf" ist der Symbolik aller Bölker wohl bekannt und kommt auch sonst in der heiligen Schrift oft vor (31. 11, 6; 65, 25; Sir. 13, 17; Matth. 10, 16). Insbesondere werden im Neuen Testamente die falschen Lehrer und Verführer "Wölfe" genannt (Joh. 10, 12; Apg. 20, 29), immer in der Beziehung, dass die Kirche mit einer Herde verglichen wird.

Bor solchen falschen Lehrern und Verführern sagt also Jesus, wohl wissend, wie bald die Seinen in solche Gesahren kommen werden, "hütet euch!" Sagt nicht: Wie werden wir das können? Seid gestrost! Ihr könnt es, "an ihren Früchten werdet ihr sie erkennen". Wie schon im alten Bunde die Pseudopropheten durch ihre Gewinnssucht und Hingerechtigkeit (Jer. 6, 13;

23, 14; Eph. 13, 19; Mich. 3, 5) sich als das verriethen, was sie innerlich waren, so werden und sollen auch im Neuen Bunde Lebens= wandel und sittlich gute oder boje Werke, das Hauptkriterium sein, um wahre Propheten von falschen zu unterscheiden, da nach all= gemeiner Erfahrung ein sittlich gutes oder boses Werk sich mit ähn= licher Nothwendigkeit als das Product des guten oder bosen Innern darstellt, wie eine gute oder schlechte Frucht nothwendig das Product des guten oder schlechten Baumes ift. — Somit ift wenigstens für die Dauer eine Täuschung des zum Abfall von Chriftus und seinem Reiche Versuchten fast undenkbar — eine tröstliche Wahrheit, welche durch die Wiederholung in V.20 noch mehr befräftigt wird (H. Weiß). Die Früchte sind die Werke, der Wandel, das Leben selbst, wie die Alten allgemein erflären. An die Werke und die Lehre denken einige Neuere und nicht mit Unrecht, denn nachdem man die wahre Lehre Christi kennt, kann nach ihr geurtheilt werden, ob einer mit ihr übereinstimmt oder nicht, ob er also ein wahrer oder falscher Lehrer ift. In diesem Sinne nehmen Jans. Cornel. a L., Tost., Calmet die Lehre ebenfalls als Kriterium an (vgl. 1 Joh. 4, 1 ff.). Im weiteren Sinne können die "Früchte derfelben" verftanden werden von der Wirkung, welche ihre Lehre im Leben und den Sitten der Schüler hervorbringt. Dass aber durch jede faliche Lehre auch die Sitten verdorben werden, lehrt deutlich genug die Kirchengeschichte. An ihren Früchten also werdet ihr sie erkennen. Un ihren Werken sind sie kenntlich, so gewiss als der Baum an seiner Frucht. Das zeigt der Herr nun B. 16-20 näher in einem oft porkommenden Bilbe. "Jesus wendete zur Begründung seiner Worte überhaupt und in der Berapredigt insbesondere gerne Beispiele aus der gewöhnlichen Lebens= erfahrung oder der Natur an. Gie liegen nahe und sprechen am eindringlichsten zum Bergen. Kurg ift der Weg durch Beispiele, lang durch Worte" (Schegg.).

"Sammelt man wohl von Dornen Trauben oder von Difteln Feigen? So bringt jeder Baum gute Früchte, der schlechte Baum aber schlechte Früchte. Nicht kann ein guter Baum schlechte Früchte bringen, noch ein schlechter Baum gute Früchte bringen. Jeder Baum, der nicht gute Frucht bringt, wird ausgehauen und ins Feuer ge-

worfen. Also an ihren Früchten werdet ihr sie erkennen".

2. 16 b ist ein Sprichwort, das sich in dieser oder jener Form bei jedem Volk sindet. B. 17 gibt den Uebergang vom negativen Besonderen zum positiven Allgemeinen, oder die Zusammenfassung des sprichwörtlichen Beispiels in einen allgemeinen Ersahrungssatz. 20 "also" weist folgernd auf B. 18 zurück, nachdrücklich das B. 16 Gesagte wiederholend.

Wie der Feigenbaum Feigen, der Rebstock Trauben bringt, dagegen die Distelstaude Disteln, der Dornstrauch Dornen, so bringt überhaupt jeder gute Baum gute Früchte, der schlechte Baum aber schlechte Früchte, denn es ist eben in der Natur des Baumes

gelegen, dass die Frucht stets der Beschaffenheit des Baumes entspricht: Nicht kann ein guter Baum schlechte Früchte bringen, noch ein schlechter Baum gute Früchte. (Unter dem guten Baum ist der unverdorbene, gesunde zu verstehen, unter dem schlechten ein fauler, morscher, innerlich kranker, der wegen Mangels guter Säste nurschlechte und unbrauchbare Früchte bringt.) Sbenso verhält es sich mit den echten, wahren und falschen Propheten. Mögen zwei Propheten im äußeren Scheine noch so sehr sich gleichen: der wahre Prophet wird gute Werke üben, der falsche böse. Also werdet ihr die salschen an ihren schlechten Werken erkennen können. Wie es in den physischen Gesehen der äußeren Natur begründet ist, dass die Frucht die innere Beschaffenheit des Baumes offenbart, ebenso liegt es im physischen Gesehe der menschlichen Natur, dass das Innere in den Werken, im Wandel endlich zutage tritt, wenn der Mensch auch eine zeitlang sein Inneres zu verdecken vermag.

Was V. 19 gesagt, ist eine Erweiterung, die nicht strenge zum Beweise gehört, die aber vom Herrn im Flusse der Rede eingeschaltet ist, um sofort den Schluss nahezulegen, dass vor allen andern Menschen die falschen Propheten den Mangel an guten Werken einstens schwer werden büßen müssen, dass also die Seinen vor ihnen sich mit aller Sorgfalt hüten sollen, um nicht ihrer Verkehrtheit theilhaftig ge-

worden, auch Benossen ihrer Strafe sein zu müssen.

Wenn der Herr sagt: Ein guter Baum kann nicht schlechte Früchte bringen und ein schlechter Baum nicht gute, so darf das "können" in der Uebertragung nicht ungebürlich urgiert werden, als ob der Herr den Menschen einer unabänderlichen Nothwendigfeit unterwersen, behaupten wollte, dass der Böse sich nicht bessern oder niemals etwas Gutes thun, oder das Gute unmöglich ausarten könne. Nein; es soll, wie schon Chrysostomus bemerkt, nur gesagt werden, dass der Böse, so lange er in der Bosheit verharrt, im allgemeinen böse Werke thut, wie der Gute gute (vgl. Luk. 6, 45). Es wird eine Regel statuiert zur Unterscheidung der Menschen, welche, wenn sie auch nicht bezüglich der einzelnen Acte, doch im allgemeinen gilt und bezüglich aller meisten und vorzüglichsten Acte. Im Baume waltet die physische Nothwendigkeit, im Menschen eine gewisse moralische.

21. Mit der Hut vor falschen Propheten muss sich aber auch, sollt ihr glücklich zum Ziele gelangen, die beharrliche, treue Erfüllung des göttlichen Willens, ein heiliges Leben verbinden, wodurch ihr zugleich eure Zugehörigkeit zu den wahren Propheten bekundet.

Täuschet euch nicht selbst, wähnend, wenn ihr nur im Bekenntnisse zum Gottessohne nicht wanket, werdet ihr gerettet sein. Nein, nein. Nicht Glaube allein, nur Glaube geeint mit einem heiligen Leben gibt Anspruch auf die messianische Seligkeit, ist das Kennzeichen des wahren Christen. Für immer bleibt euch die Himmelspforte verschlossen, wenn nicht zum gläubigen Worte auch die christliche That sich gesellt. "Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr! wird ins Himmelreich eingehen, sondern der den Willen meines

Vaters thut, der im Himmel ist".

Nicht jeder von benen, die zu mir fagen: Herr, Berr, bas heißt, die glauben, geht ein in den Himmel, sondern unter benen, die so sagen, nur jene, welche mir auch gehorchen, den Willen des himmlischen Baters thun, ben ich, sein Sohn, euch verfünde. "Berr" ist nach hebräischer Gewohnheit verdoppelt, um eine Steigerung des Affectes auszudrücken, die Lebendigkeit, das Angelegentliche des Bekenntnisses. Hier nennt sich Jesus zum erstenmal "Herr". Damit will er sich keineswegs ben jüdischen Rabbinen, welche man auch jo zu nennen pflegte, gleichstellen, sondern, wie schon die Verbindung mit dem letten Gerichte zeigt, sich recht eigentlich als den Herrn vor allen Herren bezeichnen, welcher über Lebende und Todte richten wird. Es liegt also in dieser Bezeichnung der Inbegriff der Erkenntnis von der ganzen Hoheit Jesu (1 Kor. 12, 3; Phil. 2, 11), in welchem Sinne auch der Apostel Johannes (13, 13 f.) und die Kirche das Wort gebrauchen; der Herr hat selbst diese ehrfurchtsvolle Bezeich= nung seiner Berson gebilligt (Joh. 13, 13) und sie sich selbst reserviert, indem er seinerseits niemanden "Herr" genannt hat. Wie sich selbst "Herr" so nennt Jesus hier zum erstenmal bei Matthäus Gott seinen "Bater", womit er deutlich genug sich als Sohn Gottes bekennt und zwar im ftreng dogmatischen Ginne, denn seine Worte sind eine Vorausnahme der vollständigen christlichen Glaubens= erkenntnis. In welchem Sinne feine Zuhörer damals feine Worte nahmen, kommt hier nicht in Betracht, da Jesus von der Zukunft iprechend, ihnen Worte in seinem Sinne in den Mund legt. Sie konnten aber auch schon jett diesen Namen recht verstehen, da "Herr" und "Sohn" im alten Testamente vom Messias gebraucht werden (Pf. 109, 1; 2, 7; Mal. 3, 1). — "Himmelreich" kann hier mit Kücksicht auf "an jenem Tage" (B. 22) nur das Reich der Bollendung, die Seligkeit bezeichnen.

22. Also nicht bloker Gloube, sondern auch ein heiliges Leben ist nothwendig zur Erlangung der himmlischen Seligkeit. Diese allgemeine Regel erleidet keine Ausnahme. Auch die großartigste Wirksfamkeit zur Ehre Gottes und zum Heile anderer kann den Mangel

eines heiligen Lebens nicht ersetzen.

"Viele werden mir an jenem Tage sagen: Herr, Herr! haben wir nicht in deinem Namen geweissagt und in deinem Namen Teusel ausgetrieben und in deinem Namen viele Wunder gewirft und dann werde ich ihnen offen erklären: Niemals habe ich euch erkannt: Weichet von mir, ihr Uebelthäter." "Jener Tag", von dem der Herr hier spricht, ist nach constantem biblischem Sprachgebrauche der Tag des allgemeinen Weltgerichtes (Joel 3, 4; Mal. 3, 17; Köm. 13, 12; Hebr. 10, 25). Schlechthin wird er so genannt mit Bezug auf die vielen alttestamentlichen Stellen, welche von ihm reden. Er heißt

auch "Tag des Herrn", "Christi", der "große" der "jüngste", "T. des Gerichtes", "des Jornes". An jenem Tage werden viele, die außersordentliches geleistet im Reiche Gottes und darum auf eine reiche Vergeltung im Jenseits rechnen, diese Rechnung als trügerisch erstennen müssen; sie werden verworsen werden. Warum? Weil ihr Leben und Wandel besteckt war, den Forderungen der Heilige Chrysostomus aus, jenseits am Gerichtstag alles anders zu sinden, als man es gehofft hatte und sich vom ewigen Richter verworsen zu sehen, nachdem man in der Welt als Gerechter und Auserwählter aegolten hat.

Mit dem hl. Augustin sehen auch viele neuere Erklärer in den "vielen" die V. 15 ff. geschilderten falschen Propheten. Aber mit Unrecht, denn abgesehen von der Beschassenheit der von diesen gewirkten Wunder handelt es sich hier nicht um einen Gegensatz der Lehre, sondern des Lebens. Da im Ansange des Christenthums die sogenannten gratiae gratis datae oft den Gläubigen gegeben wurden (1 Cor. 12, 4 ff.; Gal. 3, 5), war es sehr angezeigt, zu mahnen, dass niemand in diesen Gaben schon ein Unterpfand der Seligkeit sehen möge. Das ist Selbstäusschung, vergebliches Hossen.

Das Vergebliche solcher Hoffnung stellt der Berr lebhaft dar, indem er am Tage bes Gerichtes einen Dialog zwischen solchen und dem Richter vor sich gehen lässt. Sie werden an jenem Tage flehentlich zum Weltenrichter fagen: "Saben wir nicht in beinem Namen" usw. (dreimal sagen sie mit großer Betonung "in beinem Namen", eigentlich durch Anwendung und Aussprechen deines Namens, weil sie gerade durch diesen Namen sich einen Anspruch auf das Himmelreich zu erwerben gedachten), d. i. waren wir nicht ausgerüstet mit außerordentlichen Kräften? Sollen diese nicht besondere Reichen der Erwählung sein? Haben wir denn nicht gewirkt zur Ehre deines Namens? Soll das jest alles nichts gelten, alles vergeblich sein? Ja, alles vergeblich, wird ihnen der Richter entgegnen. "Und dann werde ich ihnen offen erklären" (damit ist das feierliche Auftreten des Weltenrichters an= gebeutet): "Niemals" (auch damals nicht, als ihr solches thatet) "habe ich euch gekannt" (als solche, welche mit mir in Gemeinschaft stehen). Ihr habt wohl meinen Namen zum Weifsagen und Wunder= wirken gebraucht, aber meinen Willen nicht erfüllt. Ich habe euch stets nur als Uebelthäter gekannt, nicht als die meinigen, darum habt ihr jetzt keinen Theil an mir. Weichet von mir! ins ewige Feuer (5, 25. 29. 30; 7, 19; 25, 41). Aus diesem Richterspruch ist ersichtlich, wie wahr S. Paulus schreibt 1 Cor. 13, 2. Man kann große Gaben besitzen, Großes thun, weissagen, Teufel austreiben, Bunder wirken und doch die Liebe Gottes nicht haben, nicht in Lebensgemeinschaft mit Gott stehen. Auch Judas hat gleich den andern Aposteln Wunder gewirkt und ist doch ein Bosewicht gewesen. Johannes nennt ihn schon vor dem Verrathe einen Dieb (12, 6), ja der Herr selbst einen Teufel (Joh. 6, 71). Auch im alten Testamente kann man an Balaam sehen, dass die Gnade oft durch Unwürdige wirkt, um Andern Wohlthaten zu erweisen. Die Kirche unterscheidet deshalb strenge zwischen der heiligmachenden, selbst heiligenden und den für Andere gegebenen Inaden und rechnet zu diesen die 1 Cor. 12, 8—10 aufgeführten Geistesgaben, Kräfte und Fähigkeiten, einem Gläubigen in außerordentlicher Weise mitzetheilt zum Besten der Mitmenschen, zur Erbauung und Verherrlichung der Kirche. Wenn er nun diese Gaben noch so eistig anwendet, ein gewaltiger Prophet, großer Wunderthäter und Bußprediger ist, der Viele rettet, so ist das für ihn noch sein Anspruch auf die ewige Seligkeit; er kann doch selbst verloren gehen, wenn er damit nicht eigene Heiligkeit verbindet.

In diesem Nichterspruch manisestiert Christus seine Allwissenheit und sich als denjenigen, der alles Gericht halten wird. Dass aber Gott die Welt richten wird, war ein durchaus allgemeiner Glaube bei den Juden, wie wir aus den Psalmen und bei den Propheten sehen. Da also Christus selbst sich als Weltenrichter seierlich kundgibt, zeigt er sich selbst auch wiederum, wie schon durch die Namen "Herr"

und "Sohn" als Gott.

Und so entfaltet sich benn, sagt H. Weiß, die Autorität der Berson Gesu Christi, Die schon in den einzelnen Vorschriften der Bergpredigt hervorgetreten, beim Schluffe des Ganzen ploglich riefengroß vor den erschütterten Zuhörern. Wohl schließt auch der alt= testamentliche Gesetzgeber seinen Gesetzeskoder mit Verheißungen des Segens und mit Warnungen vor furchtbaren Strafen, welche an dem erwählten Volke je nach dessen Gehorsam oder Ungehorsam von Gott würden ausgeführt werben (Lev. 26, 1 ff.; Deut. 27; 28; 29); hier iedoch tritt mit überirdischer, richterlicher Majestät umtleidet Christus selbst als der Herr über Leben und Tod am Schluffe seiner Reichs= prediat unmittelbar vor die zur Theilnahme am messianischen Reiche Berufenen. Von heiligem Schauer mufsten darum alle ergriffen werden, als der Herr nunmehr anknüpfend zunächst an die lette Warnung, aber zugleich auf die ganze Summe der vorgeschriebenen messianischen Reichsbürgerpflichten zuruchweisend seine Bredigt in erschütternder parabolischer Rede schloss, welche jener bei Ezech. 13. 11 und Is. 28 17 nicht unähnlich ift.

24—27. "Jeder nun, der diese meine Worte hört und sie thut — ich werde ihn einem verständigen Manne gleichmachen, der sein Haus auf den Felsen baute. Und es goß herab der Regen und es brachen die Ströme herein und es bliesen die Winde und sie strümten wider jenes Haus und es siel nicht, es war ja auf den

Felsen gebaut."

"Und jeder, der diese meine Worte hört und sie nicht thut, wird einem thörichten Manne gleichgemacht werden, welcher sein Haus auf den Sand baute."

27. "Und es goß herab der Regen und es brachen die Ströme herein und es bliesen die Winde und sie schlugen wider jenes Haus und es siel und sein Fall war groß." Man beachte das wiederkehrende "und" und in Betreff der Sache: der Regen stürzt auf das Dach, die Fluten unterwühlen die Grundsesten, und Sturm und Wind

zertrümmern die Wände.

Dieser tief ergreisende Schluss der Bergpredigt voll der höchsten Lebendigkeit, Kraft und Schönheit, wie ihn Matthäus und Lufas dem Sinne nach übereinstimmend, aber mit vielen Spuren selbstständiger Behandlung darbieten, stimmt einzig zu der Erhabenheit der ganzen Rede. Er gehört, wie Aberle bemerkt, auch nur unter dem rein oratorischen Gesichtspunkte betrachtet, zu dem Großartigsten und Wirkungsvollsten im ganzen Gebiete der Beredsamkeit. Wie lebendig und anschaulich ist die Schilderung des Orkanes mit seinen plöglichen Wassergissen, wie kraftvoll die kurzen Säze, wie versinnslichen sie so packend die surchtbare Gewalt, mit welcher in südlichen Gegenden der Sturm wüthet und der Regen herabströmt.

Weil das Vollbringen von Wundern und Zeichen, die glanzvollste äußere Wirksamkeit allein ohne Erfüllung der göttlichen Gebote noch nicht zur Theilnahme am Himmelreiche berechtigt, so können also nur diejenigen, welche die Gebote Jesu, die er hier kundgethan,

getreulich beobachten, gerettet werden.

Da im Vorhergehenden der Blick des Herrn auf das fünftige Heil oder Verderben gerichtet war, so ift unter dem gut gegründeten "Hause" das ewige Leben und unter dem schlecht fundamentierten das ewige Berderben zu verstehen. Der "Fels", das gute Fundament der Seligkeitshoffnung, ist das praktische Christenthum, der in Liebe thätige Glaube; der "Sand" dagegen, das trügerische Funda= ment der Seligkeitserwartung, ist der bloß äußerliche Wortglaube (21). "Regen", "Bassersluten" und "Sturm" bedeuten zunächst die schweren Heimsuchungen und Drangsale, welche nach Christi und St. Pauli Lehre mit dem Weltgerichte verbunden sind (Matth. 24. 6 ff.; 1 Cor. 7, 26; Gal. 1, 4), dann die Wehen und Schauer des Gerichtes selbst. Die Erinnerung baran, fagt Schanz, bot bas großartigste Motiv, um den Zuhörern die Wichtigkeit der neuen Ordnung zum Bewusstsein zu bringen, und sie nicht bloß zur gläubigen Unnahme der neuen Gebote, sondern auch zur treuen Befolgung derselben zu veranlassen, denn davon hängt das ewige Los. das Urtheil beim Weltgerichte ab.

"Wer die Worte des Herrn hört und sie thut", dem Herrn glaubt und nach seinem Glauben lebt, der hat sein Keil sicher gestellt, ihn wird der Herr am Tage des Zornes gnädig bewahren, nicht untergehen, sondern am ewigen Heile theilnehmen lassen. Das dem einzelnen Menschen gleich nach dem Tode bevorstehende besondere Gericht ist als eine gewisse Anticipation jenes "Tages" in denselben

eingeschlossen zu denken.

Die jo großartig geschilderten Wetterstürme und Wasserfluten werden aber auch, von der ältern Eregese ausschließlich. als Bild ber vielen Leiden, Bersuchungen 2c., welchen der Mensch bis zum Tode ausgesett ift, aufgefast und der feste Grund von Jesus Christus gedeutet (1 Cor. 3, 11). Blücklich, wer sein Lebenshaus auf Jesus baut, weffen gesammtes Denken und Wirken in ihm wurzelt und von ihm getragen und durchwirft wird. Es steht sest im Stürmen und Toben der Leiden und Versuchungen (Is. 28, 16; Spr. 10, 25). Mögen die Schauer der Leiden sich auf ihn ergießen, mögen die Stürme der Versuchungen und Verfolgungen ihn umbrausen, er wankt und fällt nicht, vergleichbar dem Saufe auf Felsengrund, bas nicht wankt und schwankt und fällt, wenn auch, ob sie sich verschworen hätten, Regenguffe und Gewitterfturme dawider toben, ihre Buth an Dach und Wand und Fundament auslassen. Er kann mit Sanct Paulus sprechen: Wer wird uns trennen von der Liebe Christi 2c. (Röm. 8, 35). Wie ganz anders aber das Los desjenigen, welcher die Worte Jesu bloß hört, aber nicht befolgt, ein unfruchtbarer Baum ift (B. 22). "Er wird gleichgemacht werden (gleichgestellt) bem thörichten Manne, der fein Saus auf Sand gebaut hat." Oder ift es nicht thöricht, wenn einer seine Seligkeit gesichert wähnt auf so schlechtem Fundament, sie erwarten will von einem Leben, das mit dem Glauben in Widerspruch steht, sie gründen will auf den Sand der Scheinfrömmigkeit statt auf den Felsen der thatenreichen heiligen Liebe? Und wie wird bestehen mögen im Platregen ber Bersuchungen, im Strome der Leidenschaften, dem Ansturme des Satans, wer nicht feststeht in der opfermuthigen Liebe zu Jesus? D thörichte Weisheit gegen Gottes Offenbarung, o thörichter Glaube, dem die Liebe mangelt!

"Und groß war sein Sturz." In der That ein schrecklicher Sturz, wenn man seine Seele verliert und aller ewigen Güter

beraubt wird.

Um der heftigen Wetterstürme willen wurden in Palästina die Grundmauern eines gutzubauenden Hauses bis auf den Felsen hinabsgeführt, so das sie häusig ebenso tief als das Haus hoch wurden. Das ist nach Robinson 3, 428 noch jest durchgängig im Lande gebräuchlich. Robinson erzählte von dem neuen Hause des Abu Rosio, welches er in Razareth besuchte, dass man bei der Fundamentierung 30' bis zum Felsen hinabgraben nusste (Schanz).

Wie der Evangelist in zwei Versen die Rede eingeleitet, Gelegenheit und Umstände derselben angegeben, so macht er jetzt in zwei Versen noch auf den Sindruck aufmerksam, welchen dieselbe auf das Volk machte und auf das Urtheil, das es unter diesem Sin-

drucke über die Lehre Jesu aussprach:

"Und es geschah, als Iesus diese Worte vollendet hatte, staunten die Vollendung der Rebe tritt an die Stelle der bisherigen gespannten Aufmerksamkeit

das Staunen, die allgemeine Verwunderung der hingeriffenen Menge. "Und es geschah" ist eine viel angewendete hebräische pleonastische Formel, welche auch die Evangelisten (unter ihnen besonders Lukas) öfters anwenden, wo dem Hauptsate noch eine Zeitbestimmung vorausgeht. Der tiefe Eindruck der Rede Jesu lässt schließen, dass die Scharen den Herrn noch nie in so ausgedehntem Vortrage predigen gehört hatten.

L. 29 gibt das sehr berechtigte Motiv ihrer Berwunderung an. Sie staunten, "denn er lehrte sie wie Einer, der Macht hat." Das ist das Bekenntnis des Volkes, nicht eine Bemerkung des Bericht=

erstatters.

Viele fassen "Macht" (èkovsía) vom mächtigen Eindrucke feiner Rede und erklären also: Jesu Worte drangen tief in die Herzen der Auhörer ein und übten eine große, erschütternde Gewalt aus über die Gemüther der Menge. Sie fühlte sich ganz anders bewegt, als bei den Redereien ihrer Kabbinen, die gelehrte Spitfindigkeiten, Worte ohne Geift und Leben waren. Beffer aber wohl nehmen wir das Wort hier von der Lehr= und Gesetzgebungs=Gewalt oder = Vollmacht. von der unmittelbar göttlichen Sendung mit höchster Machtvoll= kommenheit. Wie und was Jesus lehrte, brachte im Volke die Bermuthung hervor, dass, ber da gesprochen, der Prophet sein möge, den Moses geweifsagt (Deut. 18, 18 f.), der Messias, der als "Lehrer der Gerechtigkeit" in die Welt kommen follte (vgl. Joel. 2, 23; 3, 1 ff.), weshalb sie ihm auch noch weiter nachfolgten (8, 1). Dem gefunden Volkssinn lag ein solcher Schlufs nahe, wenn er auch keine tiefe Burzel faste. Das Golf zeigt Bereitwilligkeit, die höhere Sendung Jesu anzuerkennen, wird sich aber zur entschiedenen Trennung von den Pharifäern und Schriftgelehrten, deren Lehre ihm nicht imponierte, nicht erschwingen können, vielmehr im entscheidenden Augenblicke von ihnen zum Morde dessen, dem es göttliche Lehrgewalt zuerkannt hat. hinreißen lassen.

# Ueber den oftmaligen Empfang der heiligen Communion in alten Zeiten.

Von Dr. Mathias Högl, Militärprediger in Amberg (Bayern).

Wie Christus bei der Einsetzung des allerheiligsten Altarssacramentes allen Anwesenden seinen Leib und sein Blut mittheilte,
so war es in den ältesten Zeiten der Kirche Sitte, daß alle beim Opfer Anwesenden mit dem Bischose oder Priester am heiligen Mahle theilnahmen. Opfer und Laiencommunion galten so innig miteinander verbunden, daß viele, welche die Stationen beobachteten, dem Opser gar nicht beiwohnten, um nicht communicieren zu müssen. Denn sie hielten das Fasten nicht vereindar mit dem Empfange der heiligen Eucharistie. Deswegen rieth ihnen Tertullian, die heilige Eucharistie in Empfang zu nehmen und aufzubewahren. In einigen Gegenden war es sogar verboten, an den strengen Fasttagen, das heißt an jenen Tagen, an welchen man "usque ad auctoritatem demorantis stellae" enthaltsam war, die heilige Messe zu feiern und die eucha-

ristische Speise darzureichen.1)

So haben die erften Chriften an allen Tagen, an benen bas Opfer gefeiert wurde, und wo dies täglich geschah, täglich den Leib und das Blut des Herrn genossen. Als die Apostel noch in Jerusalem anwesend waren, wurde täglich das Brot des Lebens gebrochen.2) Gleichwohl gab es hierüber in den ersten Jahrhunderten feine allgemeinen Bestimmungen, und es herrschte in der Pragis je nach Beit und Ort die mannigfaltigste Verschiedenheit. Der hl. Augustinus fast die Gewohnheit seiner Zeit kurz in folgenden Worten zusammen:3) "Die einen nehmen täglich den Leib und das Blut des Herrn; andere empfangen sie an gewissen Tagen; an dem einen Orte versgeht kein Tag, an dem nicht geopsert wird, an anderen geschieht dies nur am Samstage und Sonntage, an manchen sogar nur am Sonntage, und wenn hierüber ein Urtheil gefällt werden foll, fo lautet es, dass sich die ganze Sache freier Beobachtung erfreut. Und für den vernünftigen und klugen Christen ist hierin keine Disciplin besser, als dass er sich nach der Handlungsweise der Kirche richtet, zu der er eben zufällig gehört. Was nämlich weder gegen den Glauben noch gegen die Sitten ift, ist . . . in Ucbereinstimmung mit der Gemeinde zu beobachten, in welcher man lebt." Doch gab der hl. Augustinus auch noch in Bezug auf die Kirche, "in der man eben lebt", Erleichterungen. Er schreibt: ) "Thue jeder, was er nach seiner Unsicht und Frömmigkeit thun zu muffen glaubt. Keiner verunehrt den Leib und das Blut des Herrn, wenn er das heilfame Sacrament im Wettstreite zu verehren sich bestrebt. Nam ille honorando non audet quotidie sumere, et ille honorando non audet ullo die praetermittere."

Die Häusigkeit der Laiencommunion war in den ältesten Zeiten selbstverständlich auch bedingt von den Gesahren, mit denen die Versammlungen der Gläubigen und die Opferseier verbunden waren. Seltener als im Abendlande wird die tägliche Communion im Oriente erwähnt. Schon der Apostelschüler Ignatius ermahnt die Ephesier, sie sollen sich bestreben, sich häusiger zur Eucharistie und zum Lobe Gottes zu versammeln. "Versammelt euch alle mit reinem Herzen, um das Brot zu brechen, das die Arznei der Unsterblichseit, das Gegenmittel gegen den Tod ist. . . Die Medicin, welche von Lastern reinigt und alles Böse vertreibt." "Der Herr will es so, ruft Ire-

<sup>1)</sup> Albaspin. Observat. XIV. — 2) Act. Apost. II, 46. — Epiphanius will wissen, daß von den Aposteln bestimmt worden sei, die Synagis fer. IV., am Samstage und Sonntage zu seiern, wobei das Volk zusammenkam und communicierte. — 3 Epist. 118. ad Januarium. — 4) Ead. epist. cap. 2. — 5) epist 14.

näus aus, 1) dass auch wir das Opfer am Altar häusiger ohne Unterlass darbringen." Doch war die Gewohnheit auch in jenen allerersten Zeiten nicht überall gleich. Dhne Zweifel war schon damals "der seftgesetzte Tag" für die Bersammlung der Christen, von dem Plinius in seinem Briefe an Trajan redet, der Sonntag. "Gewöhnlich waren an Sonntagen, schreibt Tertullian,") je nach den Umständen aber auch an anderen Tagen Zusammenkünste", und nach Justin, dem Martyrer, kamen am Sonntage alle Christen an demselben Orte zusammen, sei es dass sie in der Stadt oder auf dem Lande wohnten, und es wurden, soweit die Zeit es erlaubte, die Commentare der Apostel oder die Schristen der Propheten gelesen und das heilige Opfer geseiert.

Zu den Zeiten und an den Orten der grausamen Verfolgungen versäumten die Gläubigen nicht, täglich zum Tische des Herrn zu eilen, um sich für die großen Gefahren und Kämpfe zu stählen. Nach Clemens von Alexandrien reichte Jesus, der Ernährer, der sich selbst als Vrot hingibt, täglich den Trank der Unsterblichkeit, und täglich strecken die Gläubigen, schreibt Tertullian, die Hände aus, um den Leib des Herrn zu empfangen. Denn dieser tägliche Genuss soll ihnen die Kraft geben, ihr Blut für Christus zu vergießen. Man bezog auch schon in jener Zeit die Worte aus dem Gebete des Herrn: "Gib uns heute unser tägliches Brot" auf das Himmelsbrot. "Täglich slehen wir um dieses Brot, sagt Chprian, damit wir, die wir in Christo leben und täglich die Eucharistie als Mahnung unseres Heiles empfangen, nicht wegen eines schweren Verbrechens vom Leibe

Christi geschieden werden. "7)

So suchten die heiligen Väter, gestützt auf die Gewohnheit ihrer Vorsahren, die Gläubigen zur täglichen Communion anzueisern. Und damit diejenigen, welchen es nicht frei stand, jeden Tag zur Kirche zu kommen, derselben nicht beraubt wurden, dursten sie Partikel mit sich nach Hause tragen, um sich selbst zu communicieren. Und diese Erlaubnis beruht sicher auf apostolischer Einsehung. Denn wer hätte ohne das Beispiel der Apostel dies zu thun gewagt? Deshalb liegt es nahe, dass auch der hl. Petrus die orientalische Praxis in Kom gelehrt hat. Denn in Kom und auch in Spanien empfingen seit uralten Zeiten die Gläubigen täglich das Allerheiligste, eine Gewohnheit, die Hieronhmus weder lobt noch tadelt. Auch in der afrikanischen Kirche berichtet uns Cyprian von der täglichen Opferseier. Der hl. Augustinus aber erwähnt, wie wir gesehen haben, über die Häusigseit der Communion verschiedene Ansichten, ohne sich selbst zu einer zu bekennen. Da meistens nicht Gleichgiltigkeit, sondern ein sündhafter Lebenswandel die Gläubigen vom öfteren Empfange

<sup>1)</sup> Adv. haeres, l. IV. cap. 34. — 3) Lib. de jejun. cap. 44. — 3) Apolog. I. cap. 67. — 4) Quis dives? c. 23. — 5) De idololat. cap. 7. — 6) Cyprian. epist. 58. — 7) De Orat. dominica. — 8) Epist. 50. et Ad I.uc Baeticum.

zurückhielt, so ermannte sie der hl. Ambrosius, so zu leben, dass sie

würdig seien, täglich zu communicieren.

Schon nach wenigen Jahrhunderten ließ jedoch der Eiser der Laien im Driente nach, trot aller Bemühungen einiger Bischöse. Bereits der hl. Ambrosius konnte mit Bezug auf die Griechen tadelnd bemerken: "Wenn es ein tägliches Brot ist, warum nimmst du es nach einem Jahre, wie die Griechen im Driente zu thun pflegen? Empfange täglich, was dir täglich nütt.") Es beklagen sich hierüber auch Hieronymus, Hippolyt und Chrysostomus. Nach dem Zeugnisse dieser heiligen Bäter waren es damals im Driente schon viele, welche sich nur einmal oder zweimal im Jahre dem Tische des Herrn näherten. Aber der Kern blied gut und zu den Zeiten des heiligen Basilius empfieng man in jeder Woche viermal die göttlichen Sacramente, am Sonntag, Mittwoch, Donnerstag und Samstag und an denjenigen Tagen, an welchen das Gedächtnis des Herrn oder eines Heiligen geseiert wurde.

Ebenso waren Messen, bei denen niemand communicierte, bereits den heiligen Bätern bekannt. So klagt der hl. Chrysoftomus: "Bergebens ift das tägliche Opfer, vergebens stehen wir am Altare, niemand ift, der daran theilnimmt.3) Von einem formlichen Gebote. die hl. Euchariftie zu empfangen oder sie gar täglich zu empfangen, ift in den allerersten Zeiten nichts zu finden, da das lebendige Bewusstsein der Gemeinschaft, sowie der fromme Sinn der Gläubigen dazu antrieb. Dagegen verbietet bereits der zehnte der apostolischen Canones unter der Strafe der Ercommunication, dass jemand, der zur Anhörung der Missa fidelium berechtigt ist, mit den Bugern die Kirche verlaffe. Ebenso war es den Bischöfen untersagt, die Oblatio folcher anzunehmen, welche nicht communicieren würden.4) Doch ift dieses Bewusstsein, dass mit der Theilnahme am Opfer auch die Gemeinschaft am heiligen Tische verbunden sein soll, in manchen Gegenden des Abendlandes noch lange nicht verschwunden. Auf der Synode zu Aachen (816) wurde noch die Vorschrift des Concils von Antiochia wiederholt: "Alle, welche die Kirche Gottes betreten und die heilige Schrift anhören, aber nicht mit dem Volke an den Gebeten theilnehmen, sondern sich wegen einer gewissen Bügel= losigfeit vom Empfange der heiligen Communion abwenden, sollen von der Kirche solange ausgeschloffen fein, bis fie durch eine Beichte Früchte der Buße zeigen und durch ihre Bitten Gnade erlangen. "6)

Solche Wünsche und Befehle der Kirche wurden aber von vielen nicht mehr beachtet und so begann denn jener Weg der Güte und Milde, womit man den Gläubigen ihre firchliche Gemeinschaft möglichst zu erleichtern suchte. Beda schreibt beim Beginne des achten Jahr-

<sup>1)</sup> De Sacram, l. V. cap. 4. — 3) Epist. ad Patric. Caesar. — 5) Epist. ad Ephes. — 4) Concil, Illiber. ao 305. can. 28. — 5) cf. etiam Epitome canonum quam Hadrianus P. I. Carolo Magno Romae obtulit ao 773. can. 10.

hunderts, bei den Römern communicieren (nämsich an jedem Sonntage) jene, welche wollen; wer nicht will, ift deshalb nicht excom-

municiert; anders bei den Griechen.1)

So feuerten die Bischöfe2) die Gläubigen an, ein so reines und lauteres Leben zu führen, dafs fie wenigstens jeben Sonntag opfern und zum Tisch des Herrn gehen können, was auch Papst Felix in einem Schreiben an die sicilianischen Bischöfe gutheißi. Dasselbe schärfen can. 24 des Concils von Auxerre vom Jahre 585 und die Synode von Aachen vom Jahre 836 (cap. III. c. 22) ein, "damit nicht etwa einer, der lange von den Sacramenten, durch die wir erlöst sind, ferne bleibt, auch ferne vom Beile sei, das er erreichen soll." Die lette, allgemeine Borschrift der Sonntagscommunion stammt aus der Zeit Karl des Großen. Es werden in derfelben die Gläubigen aufgefordert, nach Möglichkeit täglich oder doch ohne alle Entschuldigung jeden Sonntag den Priestern Oblationen darzubringen, die Predigt zu hören und zu communicieren, falls nicht schwere und offenkundige Verbrechen sie hinderten. Nach Vadianus<sup>3</sup>) aber war feine Zeit einer häufigeren Communion ungunftiger, als die Karl des Großen und Ludwig des Frommen, "wo die Gewohnheit der Privatmessen immermehr zu wuchern begann", was allerdings bei Mansi stark bestritten wird.4)

Die Kirche gieng aber in ihrer Milde noch weiter und im neunten Jahrhundert drangen viele Bischöfe nur mehr auf die Communion an jedem dritten oder vierten Sonntage. In anderen Provinzen, wie zum Beispiel in Orleans, beschränkte man sich auf die einzelnen Sonntage in der Quadragesima und die drei Hauptfeste des Jahres, wie zum Beispiel aus dem Schlusse des can. VI der Decrete eines Provincialconcils) hervorgeht: "Aber doch dazu ermahnen wir euch, dass ihr jeden dritten ober vierten Sonntag die Communion nicht vernachlässigt, da die Griechen und Kömer und auch die Franzosen sogar jeden Sonntag communicieren"; ebenso cap. 53 ber Capitel des Erzbischofs Herard von Tours. Dagegen schreibt Papst Nikolaus I. an die bulgarischen Bischöfe (im Jahre 858): "Rur in der Quadragesima, welche die Kirche gewöhnlich die große nennt, soll der frühere Brauch der täglichen Communion aufrecht erhalten werden." Theodolf, Bischof von Orleans, beschränkt sich in seinen Capitularen (c. 41) auf die einzelnen Sonntage in ber Quadragesima und die drei Hauptfeste des Jahres; ebenso der Liber legum ecclesiasticarum vom Jahre 994 (cap. 41): "An jedem Sonntage in der heiligen Zeit (Quadragesima) muss die heilige Synagis genommen werden und zwar von allen, ausgenommen die-

<sup>1)</sup> Poenitentiale apud Mansi t. XII. p. 511. — 2) So Ambrosius, Migne II, 2. 246. — Chrodegang besiehlt in seinen Regeln die Communionen an Sonntagen und an den hauptsächlichsten Festtagen, "salls sie nicht Sünden hindern". (Madillon, Annal. O. S. Benedicti t. n. m. 31.) — 4) Lib. De Euch. p. 216. — 4) t. XVIII. p. 587. — 5) Incerti loci bei Mansi t. XIII. p. 1025.

jenigen, welche excommuniciert sind." Sodann fügt er hinzu: "Auf die gleiche Weise sollen geseiert werden der Donnerstag vor Ostern, der Freitag, die Vigil, sowie alle Tage der Osterwoche." Später wurde zum Ersate der Communion in der Fastenzeit am Ende der heiligen Messe über das Volk die Oration gebetet, die mit "Humi-

liate capita vestra Deo" eingeleitet wird.1)

Daneben bestand in vielen Kirchen schon seit Beginn bes vierten Jahrhunderts die Communion nur mehr an den drei Hauptfesten des Jahres. Doch war dies in jener Zeit mehr ein Übusus als eine löbliche Gewohnheit. Dies beweist deutlich die Homilie, welche der heilige Chryjostomus an das antiochenische Bolk hielt, wo er aufs schärffte jene tadelt, die gewohnheitsmäßig nur an gewissen Tagen communicieren, nämlich am Feste von Weihnachten, zu Oftern und am Pfingstfeste. Der Heilige ruft aus: "D Gewohnheit! D Unmaßung! . . . Du bist des Opfers oder der Communion nicht würdig? Also auch nicht des Gebetes. . . . Nachdem du allen bekannt haft, dass bu von den Würdigen seieft, da du dich mit den Unwürdigen nicht entfernt haft: warum bleibst du, ohne am Tische des Herrn theilzunchmen?" Und weil jene glaubten, es sei gerathener und weniger gefährlich, der Ehrfurcht wegen sich längere Zeit zu enthalten, so sagt er an einem anderen Orte:2) "Und wie ertragen wir, dass wir bloß einmal im Jahre diese Sacramente empfangen? Das nämlich ist es, was alles in Verwirrung bringt: Denn nicht in der Reinheit der Seele, sondern in dem längeren Zwischenraume der Zeit besteht nach deiner Meinung das Verdienst; du glaubst, es sei die höchste Ehrfurcht und Religion, wenn du nicht zu oft zu jenem himmlischen Tische gehst. Weißt du denn nicht, dass dich ein unwürdiger Empfang, auch ein einmaliger, dem Verderben überliefert, ein würdiger, auch wenn du öfter hinzutrittst, dir das ewige Seil verschafft? Es ist keine Verwegenheit, öfters zum Tisch des Herrn zu gehen, sondern unwürdig sich zu nähern, und wenn dies einer auch nur einmal während seines ganzen Lebens thut." Aus biesem Tabel und den schweren Strafen der Canones geht flar hervor, dass es sich hiebei nicht um eine lobenswerte Gewohnheit handelte, sondern um Leichtsinn und Gleichailtigkeit in der Religion, welche die heiligen Concilien und alten Kirchenschriftsteller verurtheilten. Gine Beftimmung betreffs der dreimaligen Communion an den höchsten Fest= tagen des Jahres erließ zuerst das Concil von Agde in Gallien im Jahre 506 (can. 18): "Weltleute, die zu Weihnachten, zu Oftern und zu Pfingften nicht communicieren, follen nicht für Katholiten gehalten und auch nicht unter sie gezählt werden." In demfelben Sinne erklärt Binterim can. IV. des angeblich vom hl. Hubert gu Lüttich nach dem Jahre 723 gehaltenen Concils.3) Dieser can. IV. lautet: "Der Priefter foll feinen Untergebenen fleifig die Gebote

<sup>1)</sup> Durandus De sacrif. Missae, l. IV. cap. 53, no. 3. — 2) Homil. V. in Tim. — 2) Denkwürdigkeiten, Bb. II, p. 13.

Gottes vortragen und an Sonntagen das, was zum Beile nothwendia ift, erklären, auch ihnen jährlich ben beiligen Leib Chrifti gur Speise barreichen." Dieses "jährlich", "quotannis" erklärt Binterim von den Hauptfesten des Herrn, da dasselbe sonst wohl nicht für diese Beit paffe. Selbstverftändlich feten diese Bestimmungen eine häufigere Communion guter Katholiken voraus und bestimmen nur für jene das Acuferste, welche läffig und gleichgiltig im Empfange der heiligen Sacramente waren. Darum lesen wir in can. 50 ber III. Synobe von Tours vom Jahre 813: "Die Laien sollen, wenn nicht öfters, to doch dreimal im Jahre commmunicieren, außer es ist einer durch irgend welche schwere Verbrechen gehindert." In denselben Worten wiederholt diese Vorschrift das Capitulare Karls des Großen und Ludwigs des Frommen.1) Auch in den kirchlichen Bestimmungen des Königs Canut vom Jahre 1032 (c. 19), die mit den schönen Worten schließen: "Tunc nobis omnibus Dei misericordia propinquior erit", ift bie Rothwendigkeit ber dreimaligen Communion im Jahre ausgesprochen. Zum lettenmale findet sich diese Bestimmung am Ende des XII. und Anfange des XIII. Jahrhunderts, wo den= jenigen, die sich derselben nicht unterwerfen wollen, Fasten während des Adventes oder doch in der Mitte der Woche und die heilige Beichte empfohlen wird. 2) Doch waren viele im Empfange der heiligen Eucharistie im IX. Jahrhundert noch so eifrig, dass sie, wie Walafried Strabo berichtet, sogar in jeder heiligen Meffe communicierten, wofern fie an demselben Tage mehreren beiwohnten. "Nachdem wir", schreibt Cardinal Bona, "über die Verschiedenheit zu communicieren einiges vorausgeschickt haben, so ift noch beizufügen, dass es einige wegen der Würde des Sacramentes für genügend hielten, einmal des Tages zu communicieren, selbst wenn sie mehreren beiligen Messen beiwohnten, andere dagegen gab es, welche wie in einer, so bei allen Meffen, denen fie an einem Tage beiwohnten, communicieren wollten. Ich glaube, dass feine vou diesen beiden Parteien zu tadeln ift, weil von ihnen das gleiche gilt, was der heilige Augustinus von denjenigen sagt, welche täglich communicieren und von jenen, welche dies seltener thun: diese nämlich hält die Ehrfurcht vor dem Heiligen zurück, jene aber ladet die Liebe zu den heilsamen Sacramenten ein."

Da aber auf dem gesammten Erdfreise der Eiser für die Religion sank "und von Tag zu Tag der Gebrauch der Communion seltener wurde",3) "und da die Schlechtigkeit immer mehr zunahm, die Liebe vieler aber erkaltete",4) so gieng die Kirche zum äußersten Grade ihrer Milbe und bestimmte auf dem IV. Lateranconcil vom Jahre 1215 in can. 21 für die gesammte Kirche: "Jeder Gläubige, beiderlei Geschlechts, soll, wenn er zu den Unterscheidungsjahren gestommen ist, wenigstens ein mal im Jahre seinem eigenen Briefter

<sup>1)</sup> Lib. II. c. 45. — 2) Institut. Alexandri Episcop. Corentrensis. — 3) Bona, De sacrif. Missae lib. II. cap. 7. no. 2. — 4) Thom. III. q. 80. ar. 10. ad 5.

alle seine Sunden getreulich bekennen und die ihm auferlegte Buffe nach Rräften zu erfüllen ftreben, indem er zum mindeften zur Ofterzeit ehrfurchtsvoll das Sacrament der Cucharistie empfängt, wenn er fich nicht zufällig auf den Rath feines eigenen Priefters wegen eines vernünftigen Grundes auf einige Zeit von beren Empfange enthalten foll: widrigenfalls foll er vom Eintritt in die Kirche abgehalten werden und im Tode des chriftlichen Begräbnisses entbehren. Deshalb foll diefe heilsame Berordnung häufig in den Kirchen veröffentlicht werden, damit nicht jemand aus Blindheit die Unwissen= heit als Deckmantel der Entschuldigung vorschützt. Wenn aber jemand einem fremden Priefter aus einer gerechten Urfache seine Gunden bekennen will, so soll er zuerst die Erlaubnis vom zuständigen Briefter erbitten und erhalten, da anderenfalls jener felbst ihn (feiner Sunden) nicht entbinden fann". Damit ist die für die katholische Gemeinschaft nothwendige Rahl der jährlichen Communionen auf die denkbar kleinste reduciert: jährlich einmal; weniger konnte man nicht mehr verlangen. Nur in wenigen Kirchen ward bei einer feierlichen Messe an der Communion der Ministrierenden festgehalten, und diese Communion beftand, wie Bona bemerkt, ') in den hervorragenderen Bafiliken noch zu seiner Zeit. Die Concilienbeschlüsse der kommenden Sahrhunderte hatten nur den Zweck, die Borschrift des Lateranums säumigen Hirten und trägen Schafen einzuschärfen.2)

Dass aber gleichwohl sehr viele Katholiken ebenso wie in unseren Tagen die heilige Communion öfters empfiengen, kann wohl nicht bestritten werden. Eine offene Frage blieb nur, welches Jahr denn als Unterscheidungsjahr anzusehen sei. Die Antwort hierauf war natürlich je nach den Ländern und der damit zusammenhängenden geistigen Entwicklung der Kinder eine verschiedene; gewöhnlich galt in jenen Zeiten bei Knaben das 14. und bei Mädchen das 12. Jahr, während einige Provincialstatuten ohne Unterschied das 14. Lebenseighr annehmen.

Um nun zu Oftern die Zahl der Communicierenden controlieren zu können, verordnete zuerst can. 16 des Concils von Salamanka vom Jahre 1335, daß die Namen aller Parochianen in ein Buch geschrieben werden sollen, "damit wenigstens zur Zeit der Bistiation jene, welche die Sacramente nicht empfangen wollten, durch ihren Bischof hart bestraft würden"; ebenso cap. 5 der Synode von Toledo vom Jahre 1339. — Als im Ansange des XV. Jahrhunderts eine Controverse entstand, ob diejenigen eine Todsünde begehen, welche am Ofterseste selbst die Eucharistie nicht empsiengen,

<sup>1)</sup> So can. III. bes Concils von Trier im Jahre 1227; can. 16. Synodi Wigorniensis vom Jahre 1240; can. 17 des Concils zu Münster im Jahre 1284 (De sacramento eucharistiae); can. 13 des Concils von Borbeaux vom Jahre 1286; can. 66 und 67 der Synode von Benevent vom Jahre 1331 und can. 10. Synodi Nicosiensis etc. 1354. — 2) De Sacrif. Missae lib. II. cap. 17. no. 2.

wohl aber in der vorhergehenden fer. IV., gab Papft Eugen, hierüber befragt, folgende Antwort'): "Wir erklären ausdrücklich, dass es nicht die Intention des Gesetzgebers gewesen ist, die Gläubigen unter einer schweren Sünde präcis für den Tag der Auferstehung Unseres Herrn zu verpflichten, sondern dass er die Zeit von Ostern zu Ostern bestimmt hat, weil er sagt: "einmal im Jahre', und weiter unten: "Wenigstens zu Ostern' 2c. Ich glaube, es sei mehr auf den Sinn als auf die Worte zu achten. Es wird also dem Canon mit vollem Rechte genügegeleistet, wenn die Gläubigen in der heiligen Woche oder innerhalb der Octav des Auferstehungssestes Unseres Herrn je nach der besseren Disposition des Gewissens und größeren Andacht nach pslichtmäßiger Vorbereitung die heilige Eucharistie empfangen und mit dem Herrn zu ihrem Heile Pascha seiern. Und wir wollen, dass sich dieser Entscheidung alle fügen".

Während also in den ersten Zeiten alle mit gleichem Eifer zur heiligen Communion giengen, musten gar bald andere burch Gesetze, deren Forderung im Laufe der Zeit auf ein Minimum herabsank, in ihrer Pflicht erhalten werden. Ginen nicht geringen Theil der Schuld der felteneren Communion follen die Bestrebungen der Klöster damaliger Zeit tragen, wie schon Badianus bemerkt, wofür er bei Mansi scharf getadelt wird.2) Man glaubte nämlich, dass man die Communion auch für andere empfangen könne, und so trugen denn einige ihre Pflicht auf andere über. Der Sorge weniger oder solcher, welche verdienen wollten, ward diese Pflicht überlaffen, und zwar nicht ohne Gewinnsucht; und so seien durch jene Gaben viele Klöster, besonders der Benedictiner, errichtet worden. Vadianus dürfte uns hier wohl eines jener berühmten Märchen der Reformationszeit auftischen. Eine Wirkung auf die Laiencommunion dürften dagegen die damaligen Ordensvorschriften gehabt haben, die oft nur eine sehr beschränkte Zahl von Communionen (zwischen 3 und 15) im Jahre zuließen.3) In den Capiteln des hl. Gallus (cap. 3) ward jedoch verordnet, dass täglich sechs Brüder dazu bestimmt werden, die heilige Oblate zu opfern und ohne Zweifel auch die heilige Eucharistie zu empfangen; diese mussten auch die Füße der Pilger waschen. Nach cap. 4 musten an Sonntagen alle der Ordnung gemäß in gleicher Beise zum Friedenstuffe und zur heiligen Communion gehen, außer jenen, welche wegen hohen Allters oder Krankheit nicht mehr stehen konnten 20.4) Den Ritus und die Disciplin der Mönche von Clugny erfahren wir durch den Mönch Johannes und noch mehr durch Uldarich, welcher sie nach dem Mönche Bernhard in drei Büchern beschrieben hat. Nur fünf pflegten barnach an Sonntagen und drei an Wochentagen zu communicieren. Die Uebrigen nahmen gesegnetes Brot nach Art der Eulogien

<sup>1)</sup> Raynaldus, f. lX. a. 1440. no. 19. — 2) T. XVIII. p. 785. — 3) cf. Welte & Weşel, "Abendmahl". — 4) Mabilion, t. II. a. 818. no. 83.

vor den gewöhnlichen Speisen. . . . Allen aber wurde die Communion drei Tage (coena Domini) vor Ostern gereicht. ) — Lanfrank versaste, um die Klöster zu reformieren, ein Decretalienbuch und Kituale, die aus verschiedenen Klosterinstitutionen zusammengesett waren. Darin wird befohlen, "es sollen sich alle Mönche im Triduum (coena Domini) vor Ostern und am Osterseste selbst mit der heiligen Communion stärken; die Armen aber, denen am Gründonnerstage die Füße gewaschen werden, sollen nicht-consecrierte Oblaten erhalten. Die Novizen endlich sollen, nachdem sie Prosess gemacht, drei Tage hindurch den Leib und das Blut Christi empfangen, Stillschweigen beobachten, das Haupt in die Kapuze einhüllen, welche ihnen am dritten Tage beim Friedenskusse hindugezogen wird."2)

Einen sieberhaften Eifer für den Empfang der Eucharistie entwickelten die Häretiker des XV. und XVI. Jahrhunderts. Uber quod cito sit, cito deperit. Fast das ganze Bolk stärkte sich da, wo die Häresie wucherte, an den Sonn- und Feiertagen am Tische des Herrn mit dem Sacrament des Leibes und Blutes. Aber wie schnell ist jenes Feuer erloschen und jene Liebe erkaltet! Denn sehr dald entstanden Klagen der Prediger des "reinen Evangelii", der Anhänger des Karlsstadt, Zwingli und Dekolampadius.3) Sie behaupteten sogar, es sei dem Priester nicht gestattet, das heilige Opfer darzubringen,

wenn keine Communicierenden zugegen sind.4)

## Ammianus Marcellinus. )

Bon Professor Dr. Lingen in Duffelborf.

#### II.

Beugnisse für den Primat und die hervorragende Stellung des Bischofs von Rom im 4. Jahrhundert.

A. Bei der Berichterstattung über die Amtsverwaltung des Stadtpräsecten Leontius unter Kaiser Constantius sommt Ammianus auf den Bapst Liberius zu sprechen. Es heißt da l. 15, c. 7 i. s. folgendermaßen: Hoc administrante Leontio, Liberius, christianae legis antistes, a Constantio ad comitatum mitti praeceptus est, tamquam imperatoris jussis et plurimorum sui consortium decretis obsistens, in re, quam brevi textu percurram. Athanasium episcopum eo tempore apud Alexandriam, ultra professionem altius se efferentem, sciscitarique conatum externa, ut prodidere rumores assidui, coetus in unum quaesitus ejusdem loci multorum (synodus ut appellant) removit a sacramento, quod obtinedat. Dicedatur enim satidicarum sortium sidem, quaeve augurales portenderent alites, scientissime callens, aliquoties praedixisse sutura: super his intendedantur ei alia quoque a proposito legis abhorrentia,

<sup>1)</sup> Mabillon, t. III. a. 927. no. 92 — 2) Mabillon, t. V. a. 107 k. no. 82. — 2) Raynalbus, t XIII. a. 1528. no. 39. — 4) Raynalb., t, XIV. a. 1547. no. 69. — 3) Siehe Jahrg. 1896, Heft II, S. 258.

cui praesidebat. Hunc per subscriptionem abjicere sede sacerdotali, paria sentiens ceteris, jubente principe, Liberius monitus, perseveranter renitebatur, nec visum hominem nec auditum damnare, nefas ultimum saepe exclamans, aperte scilicet recalcitrans imperatoris arbitrio. Id enim ille, Athanasio semper infestus, licet sciret impletum, tamen auctoritate quoque, qua potiores aeternae urbis episcopi, firmari desiderio nitebatur ardenti: quo non impetrato, Liberius aegre populi metu, qui ejus amore flagrabat, cum magna difficultate noctis medio potuit absportari.

Das, worüber Ammianus hier berichtet, trug sich nach den Synoden von Arles 353 und Mailand 355 zu. "Die zu Arles versammelten Bischöfe wurden durch die Drohungen und Gewaltthätig= keiten des Kaisers so eingeschüchtert, dass sie zuletzt die Verdammung des Athanasius unterschrieben, darunter sogar der papstliche Legat Bincens von Capua. Papst Liberius verwarf den Schritt seines Besandten." Alehnlich gieng es in Mailand, wo zulett die Verhandlungen im kaiserlichen Balast in Gegenwart des Raisers geführt wurden. "Alle sollten den Athanasius verdammen und mit den Arianern in Gemeinschaft treten". Als die katholischen Bischöfe erflärten, das Ansinnen sei dem Kirchengesetze entgegen, sagt Constan= tius: "Was ich will, muß für Kirchengesetz gelten." Er bedrohte die Widerstrebenden mit Tod oder doch Verbannung. Lucifer von Cagliari, Eusebius von Vercelli u. A. wurden verbannt. Die meisten Bischöfe aber gaben die vom Kaiser verlangte Unterschrift. Viele Bischöfe wurden an das kaiserliche Hoflager (comitatus) beschieden und dort mit Drohungen bearbeitet, bis fie sich fügten, die Standhaften traf die Verbannung. Vor allem suchte man den römischen Bischof Liberius zu gewinnen oder zu fturzen. Die Arianer beschuldigten ihn der unrechtmäßigen Beihe, der zu weit gehenden Ausdehnung feiner Rechte, der Beseitigung einiger dem Athana= fius ungunftigen Urkunden und des Ungehorsams gegen den Kaiser. Letterer, dem sehr wohl das "überwiegende Unsehen des Bischofs ber ewigen Stadt" bekannt war, sandte den Eunuchen Eusebius nach Rom, um den Liberius durch Geschenke und Drohungen zur Unterschrift gegen Athanasius und zur Gemeinschaft mit den Arianern zu bewegen. Liberius wies diese Antrage, wie die Geschenke zurück. Der beleidigte Gunuch erwirkte durch seinen Bericht den kaiferlichen Befehl an den Stadtpräfecten, den Papst an das Hoflager zu bringen, nöthigenfalls mit Gewalt. In Rom wurden die Anhänger des Liberius schwer verfolgt, und dieser selbst durch Wachen in seinem Berkehr beschränkt. Endlich ward er aus Furcht vor der Liebe des Volkes nicht ohne Mühe mitten in der Nacht von Rom abgeführt und vor den Kaiser gebracht. Bor diesem vertheidigte er den nicanischen Glauben, die Unschuld des Athanasius und die Unabhängigkeit der Rirche, beren Gesetze ihm höher stehen mufsten, als die Beimat. Der Raifer wollte ihm querft Bedenkzeit geben, die aber feinen Ginn nicht

ändern konnte. Darauf verbannte ihn "Constantius nach Beroca in Thrazien". Durch diese nach Hergenröthers Kirchengeschichte gegebenen Musführungen wird die Stelle bes Ammianus leicht verftandlich. Bas die Anklagen angeht, die gegen Athanasius vorgebracht werden. io find das natürlich Berleumbungen der Arianer, die ja noch viel schlimmere und unfinnigere Beschuldigungen vorzubringen gewagt haben, wenn es galt, ihren Hauptgegner zu verderben. Dass bem Beiden Ummianus der Widerftand des Bapftes gegen ben Befehl des Kaisers unbegreiflich und unbercchtigt erscheint, versteht sich von felbft. Die Worte, mit benen Ummianus den Brimat des Bischofes von Rom andeutet, lauten in der Uebersetzung von Wagner. Conrector am Gymnasium zu Merseburg (Frankfurt am Main 1792) folgendermaßen: "Dieser (Constantius) war von jeher des Athanasius Feind gewesen, und ob er gleich wußte, dass die ganze Sache durch Mehrheit der Stimmen bereits entschieden sei, so war es doch sein Bergenswunsch, dieselbe auch durch das Unsehen, das die Bischöfe der ewigen Stadt vor andern voraus haben, be-

fräftigt zu fehen.

B. Eine andere für den Vorrang des Bischofs von Rom beweisende Stelle, welche über die Streitigkeiten bei der Bapstwahl nach dem Tode des Liberius handelt, findet sich bei Ammianus lib. 27, c. 3, 12: "Damasus et Úrsinus supra humanum modum ad rapiendam episcopatus sedem ardentes, scissis studiis asperrime conflictabantur, adusque mortis vulnerumque discrimina adjumentis utriusque progressis; quae nec corrigere sufficiens Juventius nec mollire, coactus vi magna secessit in suburbanum. Et in concertatione superaverat Damasus, parte, quae ei favebat, instante. Constatque in basilica Sicinini (jest Maria Maggiore) ubi ritus christiani est conventiculum, uno die centum triginta septem cadavera peremptorum, efferatamque diu plebem aegre postea delenitam. In diesem Berichte wird Damasus gerade so, wie sein Gegner Ursinus als ehrgeiziger Streber bezeichnet. Victor Schulte, Professor in Greifswald, folgt ihm in der Charafterisierung des Papftes, wenn er in seiner Geschichte des Untergangs des griechischen und römischen Beidenthums Band 1., Seite 220 schreibt: "Seit 366 faß auf dem Stuhle Betri ein in allen Runften bes Intriguenspiels erfahrener Priester, der Spanier Damasus. Sein Weg zur heiligen Kathedra war über Leichen und durch bose Gerüchte gegangen, und mit kluger Borficht, bald gewaltthätig, bald zuruckhaltend, verftand er die Zeitverhaltniffe auszukaufen." Die glaubwürdigften Zeitgenoffen, unter Andern der heil. Sieronymus und der heil. Ambrofius, mit denen Damasus innig befreundet mar, urtheilen anders. Rach Hieronymus (chron.), welcher vielleicht damals in Rom anwesend war, nach Rufinus, dem Zeitgenoffen, (hist. eccles. II., 10), nach Socrates (hist. eccles. IV., 29), Sozomenus (hist. eccles. VI., 23) war Damasus schon zum Bischofe gewählt

worden, als der Diacon Ursinus, der wohl vor der Wahl als Candidat genannt worden war, wüthend darüber, dass ihm Damasus vorgezogen worden war, eine Spaltung erzeugte, sich im Geheimen zum Bischof weihen ließ und mit seinem Anhang gewaltsam gegen die dem Damasus treu Gebliebenen vorgieng. Da von diesen Gewalt mit Gewalt erwidert wurde, kam es zu blutigen Streitigkeiten im Gotteshause, woran aber nach Rufinus die Partei des Ursinus schuld war. Der heil. Ambrosius (epist. 1) sagt, Damasus sei durch das Urtheil Gottes zum Bischofe der römischen Kirche gewählt worden; das würde doch der Heilige von einem Eindringlinge, der sich durch blutige Kämpfe den Weg zum Bischofsstuhle gebahnt, nicht gesagt haben. Auch Theodoret (hist. eccles. V., 2) jagt: "Hic autem Damasus episcopus erat urbis Romae, qui post Liberium ecclesiae illius curam susceperat: vir sanctitate vitae conspicuus et qui pro apostolica doctrina nihil non dicere atque agere paratus esset. " 1)

Un den Bericht über die Streitigkeiten bei der Papstwahl fnüpft nun Ammianus folgenden Excurs an: "Neque ego abnuo, ostentationem considerans urbanarum, hujus rei cupidos ob impetrandum, quod appetunt, omni contentione laterum jurgari debere: cum id adepti, futuri sint ita securi, ut ditentur oblationibus matronarum, procedantque vehiculis insidentes, circumspecte vestiti, epulas curantes profusas, adeo ut eorum convivia regales superent mensas. Qui esse poterant beati revera, si magnitudine urbis despecta, quam vitiis opponunt, ad imitationem antistitum quorumdam provincialium viverent: quos tenuitas edendi potandique parcissime, vilitas etiam indumentorum, et supercilia humum spectantia, perpetuo numini verisque ejus cultoribus ut puros commendant et verecundos."

Zu dieser Stelle macht Rohrbacher (histoire universelle de l'église catholique t. IV. p. 260) folgende Bemerkung: "Gewiss, der heidnische Verfasser übertreibt mehr oder weniger, das ist so seine Art; vielleicht sah er auch zu seinem Kummer die Tempel und Priefter des Heidenthums mehr und mehr der Verachtung anheimfallen. Jedenfalls kann man aus seinen Worten den Schluss ziehen, dass die heiligen Bäpste des vierten Jahrhunderts, ein Sylvester, Julius, Liberius, Damasus es für die Nachfolger des Fischers von Galiläa nicht unpassend gefunden haben, ein vornehmes oder vielmehr fürst= liches Haus zu führen. Außer dem Zeugnisse Ammians haben wir dafür noch einen Beweis in dem, was Hieronymus über Bratextatus, eine hochangesehene Versönlichkeit jener Reit, der als desig=

<sup>1)</sup> Uebrigens fagt auch Ammianus selbst etwas später, dass Prätertatus, der nach Juventius Prafect von Rom war, die wahre Sachlage erkannt und durch Berbannung des Urfinus die Ruhe wieder hergestellt habe. (Cujus auctoritate justisque veritatis suffragiis tumultu lenito, quem christianorum jurgia concitarunt, pulsoque Ursino, alta quies parta. 1.27, c. 9).

nierter Conjul ftarb, berichtet. Dieser pflegte zu Damasus lachend zu fagen: Mache mich zum Bischof von Rom und ich werde gleich Christ. Das beweist, dass nach allgemeiner Unschauung und selbst in den Augen eines Seiden das Amt eines römischen Bischofs etwas Größeres und Glanzenderes war, als alle Ehrenstellen des romischen Reiches. Da übrigens die Vorsehung den Nachfolger des heiligen Betrus zum Oberhaupte der chriftlichen Welt, zum Bater der Könige und Bolker bestimmt hatte, so war es auch ganz natürlich, dass sie vor Königen und Völkern seinen Thron immer mehr erhöhte und mit äußerm Glanze umgab." Aus der angeführten Stelle des Ammianus ergibt sich also, dass schon im vierten Jahrhundert, turze Zeit nach Beendigung der Verfolgungen, die Burde des Bischofs von Rom über alle andern in der Christenheit weit hervorragte, und dass diefer Vorrang in äußeren Dingen, in Pomp und glänzendem Auftreten sich geltend machte. Das war aber ganz natürlich. Besonders damals, wo man unter dem Einflus des Brunk liebenden Drients stand, konnte man sich keine hohe Burde ohne entsprechenden äußeren Glanz und Bomp benken. Das hatte mit der perfonlichen demuthigen Gesinnung des Trägers eines solchen Amtes nichts zu thun. fonnte oder wollte der Beide Ammianus nicht einsehen, darum diese hämische Vergleichung der Bischöfe von Rom mit einigen Provinzial= Bischöfen.

## Die priesterlichen Gewänder.

Bon P. Beba Kleinschmidt O. F. M. in Wiedenbrück (Westsalen). (Sechster Artikel.)

Haben wir uns bei den drei bisher besprochenen liturgischen Gewändern, dem Amiste, der Albe und dem Eingulum kurz sassen können,1) so erfordert es die noch theilweise herrschende Unsicherheit der Ansichten über die drei letzten priesterlichen Aleider, den Manipel, die Stola und die Casel, dass wir uns etwas länger bei den einzelnen aushalten und namentlich dem Ursprunge derselben genauer nachaehen.

### 4. Der Manipel.

#### 1. Alter und Uriprung.

a. Schon in der Beantwortung der Frage nach dem Alter des Manipels gehen die Ansichten der Liturgiker und Archäologen nicht wenig außeinander. Seit Card. Bona sein berühmtes Werk über die Liturgie geschrieben, ist in fast allen liturgischen und archäsologischen Büchern, welche die Frage nach dem Ursprunge der priesterslichen Gewänder überhaupt berühren, die Behauptung aufgestellt, die erste sichere Nachricht über den Manipel stamme aus der Zeit des Papstes Gregor d. Gr.; zu seiner Zeit sei es nämlich ausschließe

<sup>1)</sup> Bgl. Quartalschrift 1898, I 67 ff., 313 ff., 567 ff.

liches Recht der römischen Diacone gewesen, den Manipel zu tragen; damals aber sei allmählich der Gebrauch desselben an andere Rirchen übergegangen, junächst an die von Ravenna. Go in neuerer Reit mit vielleicht geringer Modification Bock 1), Thalhofer 2), Martigny3), Marriott4), Garrucci5), Rrieg6), Schmid (im Rirchenlerikon II2 614 f., wo noch hinzugefügt wird, Gregor habe den ravennatischen Diaconen den Manipel für das "Pontificalamt" gestattet). Damit wollen die genannten Autoren allerdings nicht das muthmakliche Alter des Manipels angegeben haben; nach Bock foll er im fünften, nach Krieg im sechsten, nach Martigny im siebenten Jahrhundert seine liturgische Bedeutung erhalten haben. Andere, wie Befele und Binterim versetzen seine Entstehung ins achte oder neunte Jahrhundert. Nach Braun 7) hat "der Manipel seit der Mitte des 12. Jahrhunderts vollständig seinen ehemaligen Charafter (als Schweißtuch zu dienen) verloren und war lediglich zu einem Zierftuck geworden", während Magistrettis) annehmen möchte, er sei noch im 12. Jahrhundert in Mailand als eine Urt Haletuch gebraucht worden (!) und er habe erst im 15. oder 16. Jahrhundert seine heutige Form erhalten. Man sieht, welche Verschiedenheit der Unsichten. Es lohnt sich also wohl der Mühe, der Frage näher zu treten.

Von großer Bedeutung für unsere Frage ist die erwähnte Nachricht aus dem Leben Gregors I. Wäre in derselben wirklich von dem liturgischen Manipel die Rede, so herrschte in der ältesten Geschichte des Manipels nicht soviel Unsicherheit, wie wir sie zu beklagen haben. Trot der fast allgemeinen Uebereinstimmung der Gelehrten, dass uns durch jene Nachricht die erste sichere Runde vom Manipel werde, können wir dieser Ansicht nicht beipflichten. Worauf stütt sich dieselbe denn? Um es ohne Umschweife zu sagen: auf eine missgebeutete Stelle einer Correspondenz des genannten Papftes mit bem Erzbischof Johannes von Ravenna. Die römischen Clerifer hatten nämlich bei Gregor ernstlich darüber Beschwerde geführt, dass sich auch die Priefter und die Diaconen von Ravenna einer Mappula bedienten, was doch ausschließliches Recht der römischen Rirche sei; deshalb machte der Bapft dem Erz= bischof Johannes wegen des angemaßten Gebrauches ber Mappula seitens seiner Cleriker Borftellungen, gestattete bann aber auf beffen Bitte auch den Ravennaten die Mappula. Wegen ihrer Bedeutung für unsere Sache glauben wir die diesbezügliche Stelle des intereffanten Briefwechjels hier fast gang anführen zu sollen. Papft Gregor schreibt: Illud, quod pro utendis a clero vestro mappulis

¹) Geschichte der liturgischen Gewänder, I, 440. — ²) Handbuch der kath. Liturgik (Freiburg 1887) I¹, 875. — ³) Dictionnaire des antiquités chrét,³, 783. — ⁴) The Origin and gradual Development of the Dress of Holy Ministry in the Church p. 70. — ⁵) Storia dell¹ arte cristiana I, 116. — ˚) Bei Krauŝ, Real-Enchklopädie der christl. Alterthümer II, 194. — ˚) Die priesterlichen Gewänder, ⑤. 68. — ⁵) Delle vesti ecclesiastiche in Manilo (in "Ambrosiana") Milano 1897. fasc. XIII p. 59.

scripsistis, a nostris est clericis fortiter obviatum dicentibus nulli hoc umquam alii cuilibet ecclesiae concessum fuisse nec Ravennates clericos illic vel in Romana civitate tale aliquid cum sua conscientia praesumpsisse nec si tentatum esset ex furtiva usurpatione sibi praeiudicium generari. Sed etiamsi in qualibet ecclesia hoc praesumptum fuerit, asserunt emendandum, quod non concessione Romani pontificis, sed sola arreptione praesumitur. Sed nos servantes honorem fraternitatis tuae licet contra voluntatem antedicti cleri nostri tamen primis diaconibus vestris . . . in obseguio dumtaxat tuo mappulis uti permittimus'1). Man sieht, es ist von einer Mappula (mappulus? mappulum?) die Rede. Aber auch nicht mit einem Worte ift angedeutet, dass man unter denselben unseren liturgischen Manivel ver= ftehen muss. Man hätte sich also hüten sollen, etwa deswegen, weil bei den mittelalterlichen Liturgikern der Manipel häufig diesen Ramen führt, die von den römischen Clerikern so eifersüchtig bewahrte Maypula nun sofort als Manipel zu ertlären und daraus weitere Schlüsse zu ziehen. Hat doch das Wort mappula im mittelalterlichen Latein. wie uns Ducange lehrt, nicht weniger als fechs Bedeutungen.2 Schon Befele 3) und Binterim 4) fanden die Erklärung ber genannten Mappula als Manipel bedenklich und entschieden sich deshalb lieber für eine Art - tragbarer Baldachin, eine Meinung, beren Haltlosigkeit noch deutlicher in die Augen springt, als die der erstern. Hefele wurde zu dieser Ansicht bewogen, weil auf dem schon früher erwähnten, für die Costumtunde hochwichtigen Mosaitbilde in der Rirche St. Vitale zu Ravenna und in dem Bontificalbuche des Landulph aus dem neunten Jahrhundert die Kleider keinen Manipel tragen (?). Das Wort Mappula hat nun allerdings bei den späteren Liturgitern die Bedeutung Baldachin; fo schreibt Innocenz III. in seiner berühmten Erklärung der Messe: Quattuor ministri super pontificem ferunt mappulam quattuor baculis alligatam. propter quod ipsi ministri mappularii nuncupantur'. 5) Abgeschen nun aber davon, dass jenes Bild hergestellt sein konnte, als der Manipel in Ravenna noch nicht im Gebrauch war, davon auch abgesehen, das Sefele zwei Zeilen weiter, nachdem er sich für seine Unficht auf das Bontificale aus dem neunten Jahrhundert berufen, schreibt, im achten Jahrhundert begegne uns der Manipel wieder= holt, man denke sich, wie alle Priester und "Leviten" von Ra= venna nach Rom kommen mit einem Baldachin! Go heißt es nämlich in dem Schreiben des Erzbischofs Johannes von Ravenna, welches man vielfach aar nicht berücksichtigt zu haben scheint: ,Quoties ad ordinationes episcopatus seu responsi sacerdotes vel levitae

<sup>1)</sup> Epist, III 56. Migne, P. L. LXXVII 653 seq. — 2) Ducange, Glossarium med. et inf. Latinit.; ed. Henschel (Paris 1845) IV 268. — 3) Beiträge zur Kirchengeschichte u. s. w. II 180. — 4) Deutwürdigkeiten ber fath. Kirche VII 3, 55 sp. — 5) De s. altaris myst. l. II c. 7 (ed Lipsiae 1534) p. 15. efr. Rationale l. IV. c. 6. n. 11.

Ravennatis ecclesiae Romam venerunt, omnes in oculis sanctissimorum vestrorum cum mappulis sine aliqua reprehensione procedebant. Quare etiam eo tempore, quo istic a praedecessore vestro peccator ordinatus sum, cuncti presbyteri et diaconi mei in obsequium domini papae mecum procedentes usi sunt'.¹) Daß hier von einem Baldachin nicht die Rede sein kann, bedürfte wohl keines weiteren Beweises. Um aber unsere Behauptung zu ershärten, daß unter der strittigen Mappula auch der Manipel nicht verstanden werden kann, wozu, wie schon gesagt, gar kein dringender Grund vorliegt, suchen wir die Frage zu beantworten, was wir

denn unter derselben zu verstehen haben. Ein von Johannes Diaconus, dem Biographen des Bapftes Gregor I., im Leben besselben erwähntes Ereignis durfte uns auf die rechte Erklärung hinleiten. Johannes erzählt nämlich, dass der Bapft, umgeben von planetati et mappulati, durch die Stadt ritt (nicht gieng, wie Professor Rrieg irrthümlich angibt). ,Cumque magi ex planetatorum mappulatorumque processionibus magnum pontificem cognovissent, immisso daemone tam fortiter ejus equum vexari fecerunt, ut nunquam a sessore eius sive a stratoribus teneri posse putaretur'.2) Durchaus willfürlich scheint uns die Auffassung ber planetati als Priester, der mappulati als Diaconen und Subdiaconen mit Manipeln, wie bei Rraus (Real=Encyklopädie) die Ausdrücke aufgefast werden. Unter der mappula ift nämlich weder ein Baldachin noch ein liturgischer Manipel, sondern eine weiße Pferde decke zu verstehen, unter den mappulati solche, die sich derselben beim Reiten bedienten.

Diese Auffassung legt uns nahe zunächst die "Schenkung Constantins", welche außer anderen Privilegien den römischen Clerikern auch dieses verleiht, senatorische Sandalen tragen und auf Pferden mit weißen Decken (mappula) reiten zu dürsen. Diffenbar hat der Urheber der "Schenkung" einen zur Zeit der Abfassung des Schriftstückes (Anfang des neunten Jahrhunderts?) üblichen Gebrauch der römischen Kirche im Auge, einen Brauch, der nicht neu ist, sondern sichon seit langer Zeit besteht, sonst wäre die Bewilligung des Privilegs lächerlich gewesen. So verstehen wir ganz leicht, wie Papst Gregor dei seinem Ritte durch die Stadt von Mappulati umgeben war; es waren die in seiner Umgebung reitenden Cleriker. Zu dieser Auffassung drängt zweitens der Inhalt der erwähnten Correspondenz selber. Wenn man dieselbe näher erwägt, liegt es viel näher an die

<sup>1)</sup> Epist. l. III. 57. Migne 655. Freisich, wenn man die Stelle so salsch sibersest, wie es Rohault de Fleury thut, dann läset sich leicht das hohe Alter des liturgischen Manipels deweisen ... Les prêtres et clercs portaient le manipule devant tout le monde ... tous mes prêtres et mes diacres en étaient revêtus'. La Messe VII 37. — 2) Vita S. Gregorii l. II. n. 43. Migne LXXV 104. — 3) Decernimus et hoc, ut clerici eiusdem s. Romanae ecclesiae mappulis et linteaminibus id est candidissimo coloredecorari equos et ita equitari. Migne VIII. 577.

"Ujurpation" einer Schabracke zu denken, als an die eines litur= gischen Manipels. Die Ravennaten machten doch gewiss den weiten Beg nach Rom zu Pferde, und da mochten sie sich wohl gern bei ihrem Ruge durch die Stadt eines weißen Bferdeschmuckes bedient haben. Auch das von Erzbischof Johannes gebrauchte Wort procedere lenkt ferner zu dieser Bedeutung. Unter den vielfachen Bedeutungen Dieses Wortes ift nämlich nach Angabe des Lexikons von Georgest) auch die: "einen feierlichen Aufzug" machen zu Fuß oder zu Pferde. Es ist nun aber bekannt, dass an gewissen Tagen ber Papit, umgeben von reitenden Clerikern, zu Roß sich zu den "Stationen" begab.2) Sie ritten dann zur Hebung der Feier auf Pferden, die mit weißen Decken geschmückt waren. Diese Cleriker saben es natürlich nun sehr ungern, dass auch die Ravennaten bei ihrem Einzuge in die Stadt oder ihrem Aufzuge zur Kirche sich dieses Pferdeschmuckes bedienten. Wie aber der Papft Gregor den Ravennaten, so gewährte später Bapst Conon († 687) einem Diacon Constantin von Sprakus, 3) der von ihm mit einem höheren Amte betraut wurde, dieses Vorrecht, sich eines Mappulums zu bedienen. Bare der Sinn dieses Privilegs nach dem Bapstbuche auch nicht jo klar, wie er es thatfächlich ift, so wäre es doch wohl kaum wahr= scheinlich, dass einem Diacon bei der heiligen Messe ein besonderes Abzeichen zu tragen erlaubt worden sei, was den anderen Diaconen bei derselben verwehrt blieb. Auch später erlangten noch manche Brälaten vom Bapfte dasselbe Privileg, so zum Beispiel Liuthbald, Erzbischof von Mainz4) und Hermann, Erzbischof von Köln,5) von Leo IX. Von einer Verleihung des Manipels aber ist nichts bekannt. Er tritt vielmehr fast gleichzeitig in allen Kirchen auf. Hätte die strittige Mappula wirklich jene Bedeutung, die man ihr fast allgemein beigelegt hat, so ware es zum wenigsten befremdend, das sie auf den Bildern aus jener Zeit gar nicht bemerkt wird, auf denen sie doch sofort in die Augen fallen musste. Endlich be-Dienten sich der Mappula alle Cleriker der römischen Kirche 6) nicht blok die Diaconen, wie gewöhnlich fälschlich gesagt wird, vom Manipel lässt sich dasselbe nicht nachweisen.

Ziehen wir den Schluss aus dem Gesagten, so dürfte wenigstens soviel feststehen, dass jene als erste sichere bezeichnete Rachricht über den Manipel aus den Tagen Gregors doch recht unsicher ist, oder vielmehr, es ist in jener Correspondenz nicht vom Manipel, sondern

von einer Schabracke die Rede.7)

¹) Ausschirfliches Handwörterbuch¹ II. 1722 ff. — ²) Siehe die genaue Beschreibung 3. B. im I. Ordo n. 2. — ³) Duch es ne I. 369. "Mappulum ad. caballicandum concessit.' — ¹) Super nattum equitare concedimus. Mig ne CXLIII 696. — ³) Mig ne CXLIII 687. Concedimus tidi omnia . . . insigne quoque festivi equi, quem naccum vocant nostri Romani. — ˚) Accipient primam benedictionem ab archidiacono, ut liceat eis super linteum vellosum sedere, quod mos est ponere super sellam equi. Ordo IX. n. 1. Mig ne LXXVIII. 1003. — ²) Diese hier vertretene Ausschlaftung der strittigen Mappula

b. Wollen wir das Alter des Manipels feststellen, so muffen wir felbsiverftandlich auf seinen Ursprung guruckgeben. In diefer Frage zeigt sich bei den Liturgitern und Archäologen eine größere Uebereinstimmung. Denn mit wenigen Ausnahmen behaupten alle, der Manipel sei ursprünglich ein Tuch gewesen, das man in den ältern Zeiten ber Kirche am Arme ober an ber hand getragen, um fich damit den Schweiß und die Thränen abzutrodnen; (nach einigen biente es auch "ad nares tergendas"). Allmählich habe dieses Schweißtuch seinen profanen Charafter verloren und sei ju einem liturgischen Gewandstück, dem Manipel geworden. Co außer anderen die obengenannten Autoren. Krieg fügt noch hinzu, das dieje Entwicklung unter dem Ginflusse der Confularmappa vor sich gegangen sei. Die Mappa, ein längliches, viereckiges Stück Tuch, war nämlich in der Kaiserzeit zu einer Art Insigne der höhern weltlichen Burdenträger geworden; häufig fieht man auf Diptychen. namentlich auf den aus dem byzantinischen Reiche stammenden die Consuln und die Kaiser mit diesem Würdezeichen abgebildet, das später die Form eines kleinen, mit Staub gefüllten Säckchens annahm.1) Unter dem Einflusse dieser Consularmappa sei das Schweißtuch der Cleriker in Rom wohl im sechsten Jahrhundert "zu einem Umtszeichen geworden, vielleicht anfänglich' nur des höhern' Clerus, ipäter auch der Briefter und Diaconen durch ein Brivileg, und weil Dieses Würdezeichen vor allem beim Gottesdienste getragen wurde. jo habe es den Charafter einer vestis sacra erhalten: von Rom sci die Mappa durch päpstliche Vergünstigung an die nächsten Kirchen übergegangen, zuerft an die von Ravenna. "2) Eine ähnliche Erklärung hatte schon früher Mariott gegeben. Leider nichts als eine schöne, aber schwer zu beweisende Hypothese. Woher die bestimmmte Angabe über die Zeit der Erhebung des Schweißtuches zu einer vestis sacra? Wo wird uns Kunde von dem Privileg des niedern Clerus, der Briefter und Diaconen? Wie konnten schon zur Zeit Gregor d. Gr. bie Diaconen und Subdiaconen sich dieses Privilegs erfreuen, wie konnte der Manipel schon zu seiner Zeit in Ravenna "usurpiert" sein, wenn die Mappa anfänglich (d. h. im sechsten Jahrhundert) nur ein Abzeichen des höhern Clerus (der Bischöfe und des Papftes) war? Wie konnte dieses Ornament, dessen "Ujurpation" durch die Ravennaten von den römischen Clerikern mit so großem Unwillen gesehen wurde, wieder zu einem gemeinen Schnupf= und Schweiß= tuch herabsinken, wenn es nur durch Bergunftigung an die andern

ist nicht neu. Man muss sich vielmehr wundern, dass sie dis heute in sast allen gelehrten Werken noch siguriert, da man doch schon b.i Ducange die richtige Aussaufung jener Worte sinden konnte, Glossarium s. v. mappuls. Vergl. noch Duchesne, Origines du culte chrétien, éd 2. Paris 1898, p. 382.

<sup>1)</sup> Viele Abbildungen solcher Consulardiptschen bei Gori, Thesaurus veterum diptychorum consularium et ecclesiasticorum. Florent. 1759. Auch Ducange handelt über die Mappa der Diptychen im Glossarium, tom. 3. Anshang. — 2) Real-Encyklopädie II 194 f.

Kirchen übergieng? Wegen der angedeuteten und anderer Schwierigsteiten kann ich mich nicht entschließen, dieser Ansicht beizustimmen, so schön es auch immer sein möchte, wenn der Manipel schon seit alter Zeit die besondere Insigne der Diaconen, und die Stola die der Priester gewesen wäre, wie das Pallium die der Vischöfe war

Wie kam man denn überhaupt dazu, den Ursprung unseres liturgischen Zierstückes auf ein so wenig äftheztisches Tuch zurückzuführen? Der Grund liegt unseres Erzachtens in derzu unbedingten Annahme der diesbezüglichen Behauptung mehrerer mittelalterlicher Liturgiker, deren bestimmte und unzweibeutige Worte allerdings kaum eine andere Erklärung zulassen, als dass der Manipel dem genannten praktischen Zwecke gedient habe. Es ist in der That nicht leicht, die rechte Erklärung ihrer Worte zu sinden, wenn man jenen Gebrauch des Manipels nicht gelten lassen will. Doch können wir nicht umhin, die Lösung der Schwierig-

keiten zu versuchen.

Die Hauptveranlassung zu der Meinung, der Manipel sei früher ein Schweiß- und Wischtuch gewesen, scheint mir Umalar von Met, vielleicht der einflussreichste liturgische Schriftsteller des Mittelalters, zu tragen. Aus übertriebener Borliebe für die allegorische Erklärung1), dann durch den damals für den Manipel gebräuchlichen Namen Sudarium2), ferner aus übelangebrachter Bietät gegen einen lieben Beiligen, den "Bater" Arsenius3), von dem Beda der Ehrwürdige in seinem Martyrologium (19. Juli) berichtet, er habe wegen des Stromes von Thränen, die er ständig vergofs, immer ein Sudarium bei sich getragen, um sie abzutrocknen. — Aus all diesen Gründen ließ sich Amalar bewegen, den Manipel als Schweiß= tuch zu beuten, ihn zu erklären als ein Tuch "ad tergendam pituitam oculorum atque superfluam salivam decurrentem per labia." Man stelle sich aber die Situation einmal etwas genauer vor: der Priester, in reicher liturgischer Kleidung, hat in unseren nordischen Gegenden bei der Feier der heiligen Geheimnisse am Altare ftets ein Tuch in der Hand, "quo tergere solet pituitam oculorum et narium atque superfluam salivam". Die Sache ist drastisch! Die hyperbolischen Ausdrücke Amalars allein schon, so meine ich,

<sup>1)</sup> Bergl. hierüber Mönchemeier, Amalar von Met, sein Leben und seine Schristen, Münster 1893; auch Krieg, Die liturgischen Bestrebungen im favolingischen Zeitalter, Afademisches Antritisprogramm, Freiburg 1888, Seite 33, 66. — 2) Man muß sich wohl hüten, aus dem bloßen Ramen "Sudarium" irgendwelche Schlüsse auf die Beschaffenheit und den Zweck des Tuches zu machen. Derselbe Amalar bezeichnet nämlich das Belum, worin der Tiacon den Relch eingehalt auf den Attar seit, als Sudarium. "Calix involutus sudario porrigitur ad altare, quod sudarium ponitur in cornu altaris." Praefatio altera ad quattuor libros de eccl. offic. Migne P. L. CV 992. — 3 "Propter effusionem lacrimarum fertur sudarium, ut in martyrologio Bedae legitur, quod pater noster Arsenius propter redundantiam lacrimarum tergendam sudarium semper in sinu vel manu habuerit." De offic. eccl. l. I. c. 24. Migne P. L. DV 1099. Cfr. Beda Martyrol. XIV. Kal. August. Migne VIC 978 seq.

hätten doch zur Vorsicht mahnen sollen, denselben ohne weiters Glauben zu schenken und den Manipel aus einem Schnupftuche herleiten zu wollen.

Es ist mir nicht unbekannt, dass man gegen diese Ansicht schwerwiegende Argumente geltend machen kann; ich spreche sie daher auch nur problematisch aus, glaube aber doch, ihr die größte Wahrscheinlichkeit beilegen zu dürfen und zwar wegen folgender Thatsachen, worauf dis jett überhaupt noch nicht genugsam hingewiesen worden ist: erstens wegen der offenbaren Widersprüche der Liturgiker untereinander in der Erklärung des Manipels; zweitens wegen des deutlichen Gegensaßes, welcher besteht zwischen der Erklärung mehrerer Liturgiker vom Manipel zu den bildlichen Darstellungen desselben. Um den Widerspruch zwischen den Liturgikern klar hervortreten zu lassen, stelle ich die von ihnen gegebenen Erklärungen der Zeit nach gegenüber.

Amalar von Metz (fchrieb um 820):

Sudario solemus tergere pituitam oculorum et narium atque superfluam salivam decurrentem per labia.\(^1\) — Diaconus sudarium ponit in dextero cornu altaris . . . est habile ad hoc, ut quidquid accesserit sordidi, illo tergatur et sacerdotis mundis simum (!) maneat.\(^2\)

Pseudo-Acuin (schrieb im 10. Jahr= hundert):

Mappula... qua pituitam oculorum et narium detergemus, praesentem vitam designat.<sup>4</sup>)

Ivo von Chartres († 1115):

In sinistra manu ponitur quaedam, quae saepe fluentem oculorum pituitam tergat et oculorum lippitudinem removeat.<sup>6</sup>) Hrabanus Maurus (fchrieb 819):

Quartum vero mappula sive mantile sacerdotis indumentum est, quod vulgo phanonem vocant, quod ob hoc tunc manibus tenetur, quando missae officium agitur, ut paratos ad ministerium mensae domini populus conspiciat. 3)

Eine nach Gerbert<sup>5</sup>) dem 10. Jahr= hundert angehörende Handschrift:

Mappula dudum tergendis manibus praebebatur.

Honorius von Autun († 1152):

Ad extremum sacerdos favonem in sinistrum brachium ponit, qui et mappula et sudarium vocatur, per quod olim sudor et narium sordes extorquebantur.<sup>7</sup>)

<sup>1)</sup> De eccles. offic. l. II. c. 24. Migne CV 1099. — 2) ib. l. III. c. 19. col. 1131. — 3) De cleric. instit. l. I. c. 18. Migne CVII 307. — 4) De divin. offic. c. 39. Migne CI 1243. — 5) Monumenta Liturg. Aleman. II 290. — 6) Sermo de signif. indum. sacerd. Migne CLXII 525. — 7) Gemma animae l. I. c. 208. Migne CLXXII 606.

Sifard von Cremona († 1215):

Fanon . . . et sudarium et mappula quasi manipula nominatur . . . Sudario sudorem et pituitam oculorum, narium et salivam abstergimus. 1) Subdiaconi quoque sudarium in sinitro brachio portant, quo sordes a vasis et lacrymae deterguntur ab oculis. 2)

Robert Paululus († um 1184):

Ad extremum sacerdos favonem in sinistro brachio ponit, quem et manipulum et sudarium veteres appellaverunt, per quem olim sudor et narium sordes extorquebantur.<sup>2</sup>)

Diese Begenüberftellung mag genügen, um im allgemeinen ben Widerspruch der Liturgiker klar und deutlich zu zeigen und zwar folcher Liturgifer, die gleichzeitig lebten. — Im besonderen aber beachte man erstens den Widerspruch in der doppelten Erklärung Umalars felbst. Der Digcon gebraucht sein Sudarium, um etwaigen Schmut (sordidum) vom Altarezuentfernen, damit das des Briefters fehr rein bleibe, das dieser doch nach der ersten Erklärung au gebrauchen pflegt "ad pituitam . . . narium abstergendam"; zweitens, wie der gleichzeitige Grabanus, der unbeeinflusst von Umalar schrieb, weder jenen praktischen Gebrauch des Manipels, noch, soweit ich febe, ben Namen Sudarium fennt; brittens, dass gleich falls in dem noch früheren römischen Ordo der Manipel nie als Sudarium bezeichnet wird und nur als liturgisches Drnament erscheint; endlich viertens, wie Sikard von Cremona, zu einer Zeit, wo nach allgemeiner Annahme der Manipel nur als Ornament auftritt, denselben zweimal als Wisch- und Schnupftuch bezeichnet; wie nach ihm basselbe Sudarium angewendet wird, um die Thränen zu trocknen und jugleich die heiligen Befäße zu reinigen.

Ich weise zweitens hin auf den offenkundigen Gegensatz jener Liturgiker, die den Manipel bezeichnen als Schweiß- und Schuupftuch — der Klarheit wegen scheint es am besten, den deutlichen lateinischen Ausdruck durch das entsprechende deutsche Wort wiederzugeden<sup>4</sup>) — zu den zahlreichen bildlichen Darstellungen des Manipels aus jener Zeit. Auf allen Bildwerken tritt der Manipel uns entzgegen als ein Ornamentstück, das schmal, gesteist, meistens reich verziert erscheint, wie der heutige Manipel, schon seiner Beschaffenzheit und Form nach ungeeignet als Schnupstuch zu dienen. Oder machen etwa die Manipel in der Bibel Karls des Kahlen<sup>5</sup>)

<sup>&#</sup>x27;) Mitrale l. II. c. 5. Migne CCXIII 78. — ') ib. c. 8. col. 85. — ') De offic. eccl. l. II. c. 51. Migne CLXXVII 404. Unter den Werfen des Hugo von St. Victor. — ') Es heißt offendar zu wenig sagen, wenn zum Beipiel Braun in seiner vortrefflichen Schrift (Die priefterlichen Gewänder, S. 57) schreibt: "Bei Amasarins erscheint der Manipel noch als linnenes Sudarium, das zum Abpuhen von Staub und ähnlichem gegeignet war." So schreibt Amasar allerdings l. III. c. 19. Viel fräftiger lautet seine von uns an erster Stelle angesührte Erstärung. — ') Abbildung bei Rohault de Fleury pl. 468.

und die in dem Canon zu Meg') aus dem neunten, der im Lectionar zu Köln²), im Evangeliar zu Darmstadt³), und in dem Pontisicale Landulphs⁴) in der Minerva zu Rom aus dem zehnten, der in der Untersirche St. Clemente zu Kom³) und in der Bibel zu Köln⁶) aus dem elsten, der zu Namur¹) ausbewahrte aus dem zwölsten Jahrshunderte, machen diese und andere Manipel den Eindruck, als ob sie gedient hätten "ad pituitam oeulorum, narium et salivam abstergendam", wie sich Sikard noch ansdrückt? Ein auch nur oberstächlicher Blick auf die Abbildungen wird eine solche Behauptung sosort als ungereimt erscheinen lassen. Dann besteht also der offenstungiste Gegensat zwischen der Erstärung des Manipels einzelner Liturgiser und der isonographischen Darstellung desselben, während sich diese Darstellung sehr gut vereinigen läst mit der Erstärung jener Liturgiser, die sagen, der Manipel habe einstens jenem praktischen Zwecke gedient. Erwähnen wir auch noch, dass schon im Jahre 915 Manipel erwähnt wurden, die mit Glöcksen geziert waren.

Ein Schnupftuch mit Glöckchen? —

Beigen uns die Monumente seit der Mitte des neunten Jahrhunderts, schriftliche Nachrichten wenigstens seit dem Anfange dieses Jahrhunderts den Manivel als ein liturgisches Ornament, dann erscheint unsere Annahme vielleicht nicht so ganz unwahrscheinlich, dass Amalar in feiner Vorliebe für "eine ungefunde, dogmatisch verfängliche Deutung der Mefsliturgie" den Manipel als Sudarium deutete oder die Be= deutung des Sudariums und des Manipels miteinander verwechselte und diesen selbst als Sudarium bezeichnete. Denn man missverftehe mich nicht. Ich behaupte nämlich keineswegs, dass man damals beim heiligen Dienste keines Schweiß= und Schnupftuches bedurft hätte, man konnte dasselbe damals ebensoweig entbehren als heute. Alber das scheint unannehmbar, dass dieses durchaus profane und praktische Tuch, deffen sich jedermann bedient, je irgend welchen liturgijchen Charakter hatte, der ihm doch von Amalar, Ivo u. f. w. beigelegt wird, wie daraus hervorgeht, bafs fie das Sudarium, respective die Mappula mit der Stola, Cajel und den anderen liturgischen Rleidern auf eine Stufe stellen. - Beachtenswert ift auch, dass Durandus später Amalars zweite Erklärung des Manipels wörtlich wieder= holt, aber nicht vom Manipel, sondern von einem linnenen Schweiß= tuche, das der Diacon in gewissen Kirchen auf den Altar legt, damit bes Priefters Sudarium rein bleibe. Er fügt dann hinzu, bas Sudarium habe dieselbe Bedeutung, wie der Manipel.

<sup>1)</sup> ibid. pl. 525. — 3) ibid. — 8) ibid. pl. 526. — 4) ibid. pl. 478. — 5) ibid. pl. 524. — 6) ibid. pl. 527. — 7) ibid. pl. 528. — 4) Sudarium est linneus pannus, . . . quo sacerdos sudores et omnem superfluum corporis tergat humorom . . . In quibusdam ecclesiis diaconus sudarium habens illud in dextro cornu altaris deponit, ut si forte quidquid sordidum accesserit, illo tergatur et sudarium sacerdotis mundissimum maneat. Manipuli quoque paene eadem est significatio. Rationale l. Ill. c. 16 ed. cit. fol. 37,

Es ist nun allerdings nicht Amalar allein, der den Manipel als Schweißtuch bezeichnet: Pseudo-Alcuin, Sikard, andere thun dasselbe; man kann dieses dem weitgehenden Einflusse der Schriften Amalars zuschreiben, den Mönchemeier in seiner eben citierten Monographie eingehend nachgewiesen hat. Uuch ist es ja hinlänglich bekannt, wie die spätern Liturgiker die Erklärung ihrer Vorgänger oft ohne jedwede Aenderung zu der ihrigen machten, wie man schon aus den oben angeführten Stellen erkennen kann. Fast alle acceptierten Amalars Desinition; die einen wörtlich, andere glaubten ein "einstens" hinzusügen zu nüssen, um so den Ramen Sudarium beibehalten und daran ihre Deutungen knüpsen zu können.

Ist diese unsere Ansicht richtig, dann würde die dunkle Geschichte des Ursprungs des Manipels ein wenig erhellt; derselbe ist durchaus nicht so klar, wie man noch in letzter Zeit anzunehmen geneigt ist. Es sind und bleiben vorläufig noch wahr die Worte Fleurys: "Ein Studium des Manipels bietet eine Fülle von Schwierigkeiten."

c. Gehen wir endlich dazu über, den Ursprung des Manipels zu erklären, wie er am wahrscheinlichsten ift. Im chriftlichen Alter= thume gilt es felbst außerhalb ber Liturgie als eine feststehende Regel, alles Beilige nur mit bedeckten und verhüllten Banden anzufaffen, eine Sitte, die vom vierten Jahrhundert an durch zahlreiche Monumente bezeugt wird und die uns in vielen Beispielen bis jum 13. Jahrhundert entgegentritt. Empfängt jum Beijpiel der heil. Betrus vom Berrn die Schlüffel oder die Bücherrollen, fo hat er auf den alten Darftellungen bei ber Unnahme seine Bande mit einem Tuche bedeckt. Ebenso empfängt Moses die Gesetgestafeln, Glifaus ben Mantel des jum himmet fahrenden Glias, die Juden fangen, felbft entgegen dem Berichte der heiligen Schrift, jur Bezeichnung ihrer Chrfurcht das Manna in Tüchern auf. Der heil. Laurentius trägt auf dem Triumphbogen der ihm geweihten Kirche das Evangeliumbuch und das Rreuz mit bedeckten Sanden; und jo auf vielen andern Darftellungen.2) Benn nun Die verschiedenften Gegenstände jo conftant von den Alten nur mit verhüllten Banden empfangen werden, muffen wir da nicht mit Recht ichließen, dass auch die nächsten Diener des Altarcs, speciell der Diacon bei der Entgegennahme der Opfergaben, namentlich aber, wenn er mit bem Beiligen κατ' έξοχήν in Berührung kam, bei Austheilung der heiligen Communion, jeine Bande bedectt hatte? Dhne Zweifel find wir zu diesem Schlufje berechtigt. Man mufete es als eine Ausnahme von der allgemeinen Regel betrachten, wenn der Diacon am Altare feinen Dienst mit unverhüllten Banden verrichtet hatte. Er that es nicht. Das Papftbuch bezeugt es uns. Denn es war durchaus nicht die Ginführung eines neuen liturgischen Meidungs=

<sup>1) 2(.</sup> a. v. S. 203 ff. — 2) Martigny Dictionnaire 444 s. Fleury La Messe VII. 20 ss. pl. 629.

stückes, sondern nur die Ginscharfung oder vielleicht die Regelung eines alten Brauches, wenn Bapft Sylvester († 325) den Diaconen porschrieb, beim Gottesdienste die linke Hand mit einem Tuche, dem palleum linostimum zu bedecten. ,Hic constituit, ut diaconi dalmatica in ecclesia uterentur et palleo linostimo leva eorum tegeretur'. 1) Das palleum linostimum (halbleinene Hulle) ist aber nichts anders, als eine besondere Art der Mappa oder mappula.2) Wie fehr man im Alterthume auf diese Ehrfurchtsbezeugung beim Empfangen und Darreichen heiliger Gegenstände hielt, erhellt aus der Erneuerung der Anordnung Sylvesters durch den Papst Zosimus († 418). Weshalb soll gerade die Linke bedeckt werden? Bielleicht deshalb, weil der Diacon in dieser die Batene oder den Relch hielt beim Empfange der Opfergaben und bei Ausspendung der heiligen Eucharistie; oder was wahrscheinlicher ist, damit er die Rechte frei, auf der Linken aber immer das Tuch bereit hatte, wenn er mährend der heiligen Meffe desfelben bedurfte. Jedenfalls lag das Tuch aber auch auf dem linken Unterarme. Dann brauchte man nur den die Hand verhüllenden Theil auf den Unterarm zurückzuschlagen, und haben wir den Manipel in seiner heutigen Form und Gestalt.

Es zeigen uns auch in der That einige alte Monumente diese Art und Weise, die Mappula zu tragen, wenn man sie nicht actuell gebrauchte. Man trug sie nämlich als ein über dem linken Unterarme zusammengehaltenes Tuch, dessen beide Theile eine unserm Manipel durchaus ähnliche Form hatten. Dieses bemerken wir auf einem Gemälde, in einem Cometerium, das vor einigen Jahrzehnten bei Sprakus aufgedeckt wurde und das wohl aus dem vierten Jahr= hundert stammt. Auf diesem Bilde streckt eine knieende weibliche Berson, Marcia, ihre Urme gegen den Beiland aus, von dem sie den Lohn ihrer Mühen erhält. Ueber der Handwurzel der Linken trägt sie zum Zeichen der Chrfurcht ein weißes, zusammengehaltenes Tuch, eine Mappula, beren Enden mit zwei rothen Burpurftucken besetzt sind. De Rossi, welchem wir die Bublication und die Beschreibung dieses Gemäldes verdanken, glaubt in diesem Tuche das pallium linostimum zu sehen, und nach ihm haben wir hier die älteste bildliche Darstellung dieses Gewandstückes. 3)

Die Mappula, wie man das Pallium wohl schon früh genannt haben mag, war anfangs somit kein besonderes Abzeichen irgend einer Rangstufe in der Kirche. Jeder mochte sie tragen, um seiner Ehrstucht beim Anfassen eines heiligen Gegenstandes Ausdruck zu geben.

<sup>1)</sup> Liber pontificalis, ed. Duchesne I 171. Vergs. I 189 Note 62. p. 225 Note 2. — 2) Mit dem Worte Mappa bezeichneten die Kömer gewöhnlich ein Vortuch, eine Serviette, dann auch eine Insigne. Vergs. über die mappa der Alten Marquardt, Krivatleben der Kömer II. 409. Baumeister, Denkmäler der classischen Alterthümer (s. v. mappa). — 3) Siehe Bullet. arch. christ. 1877 p. 150. tav. X, XI. die farbige Abbildung dieses Gemäldes in einem Arcososium der Katakombe S. Maria und Kesu.

den Diacon aber, als dem nächsten Diener des Bischofs am Altarc, der sich damals weit mehr als heute an der heiligen Handlung betheiligte, war der Gebrauch derselben strenge vorgeschrieben. Allmählich entwickelte sich dieses Zeichen der Ehrfurcht zu einem Bürdeabzeichen nicht zwar der Clerifer überhaupt, sondern der nächsten Diener der mensa Domini, des eucharistischen Opfers und Opfermahls, wie ja auch dis zur Zeit der Manipel in der Regel nicht bei seierlichen Segnungen und Processionen, sondern nur bei der Opferseier getragen, wird.<sup>1</sup>) Bemerkt ja schon Hrabanus Maurus, dass die Priester und die ministri Domini die Mappula nur zur Zeit der Opferhandlung tragen, damit sie in den Augen des gläubigen Volkes charafterisiert werden als parati ad ministerium mensae Domini.<sup>2</sup>)

Diese Entwickelung des Pallium zu einem Insigne ersolgte wohl zuerst in der römischen Kirche, wie denn auch die Mappula nach der Unnahme Duchesnes lange Zeit eine Eigenthümlichkeit der römischen Diaconen blieb. 3) Aus der römischen Kirche gieng sie dann allmählich in die andern Kirchen des Abendlandes über, ohne hier zu einem gemeinen Schweiß= oder Schnupftuch herabzusinken oder gar gleichzeitig als Zeichen der Ehrsucht und als

Thränentuch zu dienen.

Ich halte es nicht für nothwendig, zur weitern Begründung dieser Ansicht mit Duchesne auf die Armentische oder mit dem im übrigen wohlunterrichteten Correspondenten des Münsterschen Pastoral= blattes4) auf die Agapen der Urkirche zu recurrieren. Da sich die Alten bekanntlich, führt letterer aus, bei den Mahlzeiten nicht der Gabeln bedienten, sondern mit den Fingern aßen, so nahm die Serviette (mappa, mappula) bei Tisch eine sehr wichtige Stelle ein; sie wurde von den Dienern auf den Armen getragens) und nach den einzelnen Gängen ben Gäften gereicht. Sie gehörte burch hundertjährige Sitte wesentlich zur Herrichtung der Tafel; die Chriften werden baher bei ihren Liebesmahlen, besonders bei der Spendung der eucharistischen Speise der Serviette nicht entsagt haben. Der Zuflucht= nahme zu dieser Sitte der Alten, sage ich, bedarf es nicht, da nach Unordnung Sylvefters die Diaconen das Ballium "in der Rirche" tragen sollten. Noch viel weniger brauchen wir, wie es ebenfalls geschehen ift, auf die Gewandung der heidnischen Opferpriefter, speciell des Klamen, hinzuweisen, der beim Opfern eine Mappa oder eine Mantele auf dem Urme trug, da es durchaus nicht "feststeht, dass die Kirche von den heidnischen Brieftergewändern vielfach ihre litur= gischen entlehnte." Db und inwieweit jene Entwickelung bes Bal= lium linostinum unter dem Ginflusse der Consularmappa erfolate. darüber läßt sich bis jett nichts Sicheres feststellen. Dagegen spricht

<sup>1)</sup> Bergl. Thalhofer Liturgik I<sup>1</sup> 877. — 2) L. c. — 8) Orgines du culte chrét. 369. 4) Jahrgang 1872, S. 102 ff. — 5) Diese ist bezeugt burch mehrere antise Monumente, z. B. burch ein Basrelief im Louvre. Abbild, bei Fleury pl. 523. — Pastoral d. Diöc. Münster a. a. D. S. 104.

der Umstand, dass die Mappula ihre auszeichnende Bedeutung erft dann erhielt, als die Consularmappa die ihrige längst verloren hatte.

Rommen wir zum Schlusse auf die Frage zurud, von der wir in unserer Untersuchung ausgegangen sind, auf die Frage nach dem Alter des liturgischen Manipels. Im ersten Drittel des siebenten Jahrhunderts gehörte er noch nicht zu den lituraischen Rleidern, wenigstens nicht überall; denn die unter Fidor zu Toledo abgehaltene Synode (633), welche die verschiedenen Kleider und Ornamente des Diacons, Priesters und Bischofs aufzählt, thut des Manipels noch keiner Erwähnung. Zum ersten Male wird er urkundlich bezeugt in einer Schenkungsurkunde aus dem Jahre 781 an das Kloster Obona in Afturien 1); der Umstand, dass er hier ohne jeden erflärenden Bufat gleichwertig und gleichzeitig mit ber Stola und der Rasel genannt wird, läßt vermuthen, dass er damals wohl allgemein bekannt und schon längere Zeit gebräuchlich war. Nach Frankreich wird er mit der Ginführung des römischen Ritus gekommen sein und die bis dahin gebräuchlichen Maniken, wovon später, verdrängt haben; jedenfalls aber ift seine Berwendung als Ornament im neunten Jahrhundert durch monumentale Zeugnisse mehrfach bezeugt. Schwieriger scheint sich die Frage zu gestalten betreffs der römischen Rirche. In Rom, schreibt Duchesne, begegnet uns auf den Mosaiken und andern bildlichen Darstellungen der Manipel nicht vor dem 12. Jahrhundert. Will der gelehrte Heraus= geber des Papstbuches hiermit sagen, dass in Rom der Manipel erft im 12. Jahrhundert zu einem Ornamente geworden, wie er es andeutet, so dürfte er wohl irren. Man hat nämlich der Thatsache. dass die römischen Monumente bis zum 11. Jahrhundert des Manipels entbehren 2), in unfrer Frage, wie es scheint, zu viel Bedeutung beigelegt. Man fann daraus nicht schließen, dass der Manipel damals noch kein Ornament gewesen: denn er fehlt auf nicht wenigen litur= gischen Abbildungen selbst noch aus dem 13. Jahrhundert und aus späterer Zeit und zwar auf Abbildungen, wo Priester oder Bischöfe die heilige Messe celebrierend dargestellt sind. Es ist höchst unwahrscheinlich, dass der Manipel vor den Thoren Roms, von wo er ausgegangen, als Drnament Halt machte. Auch hier hatte er wenigstens schon im achten Jahrhundert seine auszeichnende Bedeutung; chenso wie andere Ornattheile. Der erste römische Ordo läßt hierüber keinen Zweifel aufkommen; nur war er keine specifische Auszeichnung irgend einer Rangstufe. Fehlt er auf den Monumenten, so mag dieses daher kommen, dass man in Rom länger als anderswo die Unschauung bewahrte, den Manipel nur als Ehrenzeichen bei der

<sup>1)</sup> Mabillon, Annales Ord. S. Bened. l. XXV. c. 53 (Paris 1704) II. 273.
2) Ich sehe hier ab von dem reichverzierten manipelartigen Ornamentstücke, welches ein Heiliger, der heil. Christus (?), in St. Clemente bei der Spendung der Tause über dem rechten Arme trägt, man schreibt dieses jest sehr undeutlich gewordene Gemälde dem neunten oder zehnten Jahrhundert zu.

Feier der heiligen Messe anzusehen. In der That tragen ja auch auf der ersten vollständigen Darstellung der Celebration aus jener Spoche der Celebrant und die sungierenden Diaconen den Manipel, wir meinen die Darstellung der Celebration in der Unterstirche von St. Clemente aus dem 11. Jahrhundert.

Fassen wir das Resultat unserer Untersuchung zusammen, so ist es recht bescheiden: wahrscheinlich entwickelte sich der Manipel, ohne je als Schnupftuch gedient zu haben, aus dem im Alterthume (auch im profanen Leben) gebräuchlichen Tuche, mit dem die nächsten Diener des Altares beim Anfassen heiliger Gegenstände zum Ausdrucke der Ehrsturcht ihre Hände verhüllten, und zwar ersolgte diese Entwickelung, welche möglicherweise unter dem Einflusse der Consularmappa geschah, in der zweiten Hälfte des siebenten oder der ersten Hälfte des achten Jahrhunderts zuerst in der römischen Kirche.

## Pastoral = Fragen und = Fälle.

I. (Restitutionsfall.) Cajus verlegt sich, um reich zu werden, aufs Börsenspiel durch einen jüdischen Vermittler. Statt zu gewinnen, verliert er immer mehr und mehr. Da die Zahlungen der Differenzen durch den Vermittler geschehen, stellt Cajus zu dessen Befriedigung Wechsel aus, ohne jedoch über den ganzen Verlauf des Börsenspieles Controle zu führen und zu erhalten. Außerdem hat sich Cajus noch mit andern Schulden bei verschiedenen Gewerdsund Raufleuten belastet. Noch bevor er das Börsenspiel begann, erward er ein Landgut, welches er seiner damaligen Braut, jett Gattin, schenkte, ohne es jedoch gerichtlich auf deren Namen umschreiben lassen zu können.

Jest ist er von seinen Schulden sast erdrückt. Sollte er jest alles zahlen und würde es zum gerichtlichen Zwange kommen, so würde Cajus einsach an den Bettelstab gebracht. Sonst hofft er mit der Zeit, annähernd wenigstens, alle seine Schulden abzahlen zu können und ist dazu auch gewillt. — Es frägt sich nun:

1. Darf er das seiner Frau geschenkte Gut jest auf deren Namen gerichtlich umschreiben lassen, und bleibt dieses Gut, beziehungsweise dessen Einkünfte, haftbar für die Deckung der Schulden des Cajus?

2. Darf Cajus auch sein anderes Bermögen auf den Ramen seiner Frau umschreiben lassen, um es gerichtlich unantastbar zu machen?

3. Ist er dem judischen Bermittler gegenüber im Gewissen verpflichtet, die ganzen Börsenschulden, und zwar Capital und Zinsen, zu zahlen, oder hat er nicht Grund sich für beschwindelt anzuselsen?

4. Wen mus Cajus zuerst befriedigen, jenen judischen Ber-

mittler ober die andern Gläubiger? -

Untwort: Ad. 1. Es muis vorausgesett werden, dass Cajus jenes seiner Frau geschenkte Gut bezahlt hat, dass also nicht etwa der Verkäufer noch ein dingliches Recht an dasselbe besitze; sonft würde — was für die folgenden Fragen zu beachten ist — Berkäufer aus jenem Gute zuerst zu befriedigen fein. Es ware übrigens alsdann auch schwer zu einer gerichtlichen Umschreibung auf den Namen der Frau zu schreiten, ohne dass der ehemalige Berfäufer Garantie verlangte. Ift nun jenes Gut damals, als die Bermögensverhältnisse des Cajus noch nicht durch das Börsenspiel ruiniert waren, gefauft und bezahlt, so konnte Cajus dasselbe im Gewissen ruhig seiner Braut schenken; und da es einmal thatsächlich geschenkt ift, steht ihm im Gewissensforum nichts im Wege, jest Die gerichtliche Umschreibung vorzunehmen, falls dieselbe gesetlich geschehen kann, selbst mit der Voraussicht, dass alsdann die Gläubiger des Cajus nicht sofort jene Zahlung erhalten, welche sie sonst würden erhalten haben; denn jenes Gut ist eigentlich nicht mehr Eigenthum des Cajus, sondern seiner jetigen Frau, und diese ist für die persönlichen Schulden des Cajus nicht haftbar. — Indirect würden aber die Ginkunfte des Gutes mit zur Schuldendeckung beizutragen haben, weil Cajus aus seinem übrigen Vermögen schwerlich mehr basjenige aufwenden darf zu seinem und seiner Familie standesmäßigen Unterhalt, wie bisher, sondern zu dessen Bestreitung wohl auf die Einfünfte des Gutes seiner Frau anzuweisen sein wird. Dies um fo mehr, wenn er bezüglich seines übrigen Vermögens Runftgriffe gebrauchen würde, welche dasselbe den Händen seiner Gläubiger entziehen. -

Ad. 2. Das Uebertragen des übrigen Vermögens seitens Cajus an seine Frau ist an sich, auch wenn es gesetzlich noch möglich sein sollte, eine Beeinträchtigung der Gläubiger, weil diese dadurch in die Unsmöglichkeit versetzt werden, ihre Rechte auf Zahlung ihrer Guthaben geltend zu machen, und wäre daher insosern als Ungerechtigkeit zu verurtheilen. So muss es in Wirklichkeit auch verurtheilt werden, salls die Absicht vorliegen sollte, die Gläubiger in ihrem Rechte zu schmälern. Wenn jedoch jener Kunstgriff das geeignete Mittel ist, die Gesammtheit der Gläubiger in nicht zu langer Zeit befriedigen zu können, während sonst das ganze Vermögen etwa von den Wechselschulden zugunsten des jüdischen Gläubigers verzehrt würde und gerade die bedürftigeren Gläubiger um ihr Guthaben gebracht würden: so dürste im Gewissensssorum jener Kunstgriff nicht als ungerecht und unerlaubt bezeichnet werden müssen, falls es gesetzlich noch ausführbar ist. Er diente dann nur zur Verhütung von Schaden der Verechtigten.

Ad. 3 und 4. Der jüdische Vermittler hat seine Forderungen nicht unmittelbar aus den Differenzgeschäften, sondern aus der für Cajus geleisteten Zahlung und aus den von jenem ausgestellten Wechseln. Gerichtlich wird also Cajus die ganze Zahlung sammt den üblichen Zinsen leisten muffen; zu übermäßigen Zinsen ist er

im Gewiffen nicht verpflichtet. - Beschwindelung kann nicht pragu-

miert, sondern muss bewiesen werden. -

Jedoch dürste einestheils mit Rücksicht darauf, dass der jüdische Bermittler weit reicher ist, als die andern Gläubiger des Cajus. er also einen etwaigen Verlust weniger empfindet und anderntheils mit Rücksicht auf muthmaßlich geschehene Beschwindelung, falls diese Muthmagung begründet ift, die Zahlung zuerst an die andern Gläubiger, und an letter Stelle an ben judischen Bermittler erfolgen. Ausführbar ist dies aber nur, wenn das Vermögen des Cajus sich der gerichtlichen Beschlagnahme entziehen läst. -

Valkenburg (Holland). August Lehmfuhl S. J.

II. (Beantragte Mischehe einer Katholifin mit einem bon seiner Fran geschiedenen Protestanten.) Die katholische Lälia aus Oberöfterreich will den Brotestanten Philibert aus Niederöfterreich heiraten, deffen protestantische Frau Gilvia sich bon ihm getrennt und einen andern zur Ghe genommen hat.

Frage: Welche Hindernisse stehen diesem Cheantrag entgegen? Untwort: Der beantragten Cheschließung zwischen Philibert und Lälia fteht vor allem das verbietende Sindernis ber gemischten Religion, welches zwischen katholischen und nicht= katholischen Chriften besteht, entgegen. Von diesem Hindernisse kann aber dispenfiert werden, wenn wichtige Grunde vorhanden find und die Chewerber die von der Rirche geforderten Cautelen leiften. Jedoch wenn die Ehe zwischen Philibert und Silvia in giltiger Beije geschlossen worden ist, so liegt hier noch ein anderes Hindernis vor, nämlich das trennende Hindernis des Chebandes, das durch die vom protestantischen oder politischen Chegericht ausgesprochene Scheidung nicht gehoben wurde, ja, so lange Silvia am Leben ift, überhaupt nicht gehoben werden kann, da es göttlichen Rechtes ift. Es mus also untersucht werden, ob die betreffende Che eine giltige war oder nicht. Diese Ehe ift in giltiger Weise eingegangen worden, wenn die Nupturienten die Absicht hatten, eine chriftliche Che zu schließen (was vorausgesetzt wird, wenn nicht das Gegentheil be= wiesen werden kann) und wenn kein canonisches hindernis entgegen= stand, da auch nichtkatholische Christen der firchlichen Chegesetzgebung unterworfen sind. Jedoch vorausgesett, dass in unserem Falle kein anderes trennendes Hindernis vorliegt, so icheint doch das Hindernis der Clandestinität vorhanden zu sein, da in Riederöfterreich das tridentinische Decret "Tametsi" rechtmäßig verkündet worden ift und die betreffenden Rupturienten sicher nicht vor dem katholischen Pfarrer ihre Einwilligung erflärt haben. Es fragt fich baber, ob jenes Decret auch für die Protestanten verbindende Kraft habe. Dies ift einmal gewifs, dass eine ausbrückliche Befreiung der Protestanten von der Befolgung des tridentinischen Decretes sich nicht nachweisen läst. Jedoch hervorragende Canonisten behaupten, dass clandestine Ehen der Protestanten dort als giltig angesehen werden können, wo es ihnen unmöglich ift, die tridentinische Cheschliefungsvorschrift zu erfüllen (vgl. R. v. Scherer, Handbuch des Kirchenrechtes, Graz 1891. II. 1. S. 217; Kutschfer, Eherecht, Wien 1856, I. S. 463 ff.; Bering, Archiv für K. R., Bb. 61, J. 1889, S. 213). Diese Unsmöglichkeit tritt aber fast immer ein, da es den katholischen Pfarrern verboten ift, bei der Cheschließung der Atatholiten zu intervenieren (v. Scherer a. a. D., Anm. 242). Wenn also der Ehe zwischen Philibert und Silvia kein anderes trennendes Hindernis entgegenstand, so ist dieselbe höchst wahrscheinlich als giltig zu betrachten; und es ware somit eine legitime Che zwischen Philibert und Lalia ausgeschlossen. Daber müste der katholische Seelforger die Lälia dringend auffordern, den Gedanken an diese Verbindung aufzugeben und von ihrem Chevorhaben abzustehen. Wenn es sich jedoch um eine ganz befinitive und peremptorische Entscheidung über die Giltigfeit jener protestantischen Che handeln wurde, so mufste man die Angelegenheit dem Urtheile des apostolischen Stuhles unterbreiten. Professor Dr. Josef Niglutsch. Trient.

III. (Fragen aus der Moraltheologie bei einer Professur-Concursprüsung.) Bei der concursartigen Prüsung aus der Moraltheologie zur Erlangung der Lehrfähigkeit für eine theologische Lehranstalt wurden dem Prüsungscandidaten für die zweitägige schriftliche Clausurarbeit folgende vier Fragen gegeben:

I. Quibus momentis probatur praestantia Ethicae christianae

prae ethica philosophica?

II. Quaenam sunt variae regulae peccata gravia et levia discernendi?

III. Quaenam sunt causae a restitutione excusantes? Cavendum est a causis imaginariis et fictitiis, quid desuper dicendum?

IV. Ascesis christiana quaenam criteria proponit in discernendis visionibus et extasibus?

Diese Fragen machen dem Manne, der sie namens des fürstbischöflichen Ordinariates N. aufgegeben hat, alle Ehre, er kennt den weiten Umsang jenes Gebietes, über welches sich der Lehrvortrag aus der Moraltheologie an einer theologischen Lehranstalt zu verbreiten hat. Besonders hervorzuheben sind in diesem Sinne die zwei

Fragen I. und IV.

Die I. Frage forbert von dem für das Lehrfach der Moralstheologie zu approbierenden Candidaten die gründliche Kenntnis der Moralphilosophie, ohne diese wird er nicht imftande sein, die gestellte Frage gründlich und umfassend zu beantworten. Diese Kenntnisschuldet er aber auch dem Amte, das er übernehmen will; denn von der Moralphilosophie entlehnt die Theologie so viele Termini technici, Desinitionen, Erklärungen, Eintheilungen, Beweise u. s. w., dass

sie ihr gewissermaßen unentbehrlich ist. Wenn der hl. Alphonjus schon von dem Amte des Beichtvaters jagt, dasselbe erfordere gewissermaßen eine Kenntnis aller anderen Wissenschaften, Aemter und Künfte, indem die Moralwissenschaft so verschiedenartige Gegenstände umfasse (vgl. Hom. Ap. Tract. XVI. n. 99), so muß das umsomehr vom Amte dessienigen gelten, der den zufünstigen Beichtvätern diese Wissenschaft beizubringen hat, gelten insbesonders in Bezug auf die Moralphilosophie, diese so nothwendige Hisswissenschaft der Moraltheologie. Die vorerwähnte I. Concurssfrage muß demnach als sehr gut gewählt und als höchst berechtiget bezeichnet werden.

Ganz dasselbe gilt auch von der IV. Frage, welche das weite

und dunkle Gebiet der Mystik und der Ascetik berührt.

Die chriftliche Ascese ift die Vollendung und Vollkommenheit aller Moral. Die Theologia mystica bezeichnet el. Müller als eine eigene theologische Disciplin mit der Bemerkung: "Possunt tamen et passim etiam solent materiae huc spectantes Theologiae morali inseri". (Introd. § 7. n. 3.) Unter demselben Gesichtspunkte hat auch der hl. Alphonfus wenigstens die Hauptpunkte der chrift= lichen Ascetit und Mystik in seine Moralwerke aufgenommen, be= sonders in die Praxis confessarii als Anhang zur Moraltheologie und in den Homo Apostolc. ebenfalls als Anhang. Der Heilige zeigt hier zuerft die Pflicht, welche die Beichtväter haben, aus den Bonitenten nicht bloß das Lafter herauszureißen, sondern auch die Tugenden in diefelben hineinzupflangen. "Gine vollfommene Geele hat vor Gott einen größeren Bert als taufend unvollfommene. Benn also der Beichtvater erkennt, dass der Ponitent frei von Todsünden lebt, fo foll er allen Gleiß anwenden, um benfelben auf den Beg der Bollkommenheit und der göttlichen Liebe zu führen." Sierauf handelt der heilige Lehrer vom betrachtenden Gebete und von anderen Mitteln und Regeln der chriftlichen Bollkommenheit, insbesonders aber von den verschiedenen Stufen der Beschauung, von Difenbarungen, Efstasen u. f. w. Er tabelt dabei jene Beichtväter, Die sich bei fehr geringer Renntnis der Myftit, (qui scientiam mysticam vix primoribus labris degustarunt), ertuhnen, Seelen zu leiten, die mit der Gabe der Beschanung begnadiget sind, (vgl. Monita ad Confess, n. XXII) und ermannt (Prax. Confess, n. 126.) "Der Beichtvater mufs wohl wiffen, wie er folche Seelen zu leiten und von Täuschungen zu bewahren habe; benn sonst wird er ihnen, wie der hl. Johannes v. Kreuz bemerkt, großen Schaden zufügen und Bott bereinft ftrenge Rechenschaft bafür geben." Go ber hi. Alphonfus.

Soll also schon der Beichtvater wenigstens die Hauptregeln der christlichen Ascetik und Mystik gut kennen, um wieviel mehr muss diese Wissenschaft dann erst vom Professor der Theologie gesordert werden.

Es macht also auch die IV. der genannten Prüfungsfragen,

demjenigen, der sie aufgegeben hat, alle Ehre.

Bien. P. Johann Schwienbacher C. Ss. R.

IV. (Schadenerfat.) Gin gut gefinnter, ftreng gläubiger Oberst wird beim Avancement zweimal übergangen, und zwar aus reiner Gehässigkeit des Kriegsministers, der eine große Untipathie gegen R. hegt, da ihm beffen Bruder, der eine hohe Stellung bei Hof hatte, in einer Angelegenheit nicht behilflich war. Dt., der als tüchtiger Officier bekannt war und von vielen als der "kommende Chef" bezeichnet wurde, grämt sich über biefe wiederholte Ruructsegung so febr, dass fein Gemuthsleiden bedeutend gunimmt, und innerhalb eines Sahres feine Quittierung erfolgen mufs. Bei ber Eingabe um die Benfion wird die Bitte des Oberft R., ihm den Charafter eines Generalmajors zu verleihen, abgewiesen. Diese neue Burücksetzung - Oberft N. konnte auf besondere Verdienste um die neue Organisation eines Truppentheiles hinweisen — greift den armen Kranken so an, dass selbst der Arzt am Aufkommen zweifelt, und richtig nach drei Monaten stirbt Oberst R. und hinterlässt eine Witwe mit acht unmündigen Kindern, deren jüngstes sechs Jahre alt ist. Das Vermögen ist unbedeutend, und so sieht sich die Witwe gezwungen, mit ihren Kindern ziemlich eingeschränkt zu leben.

Ein halbes Jahr nach bem Tode des Oberft N. geht im (beutschen Reichstag) Parlament das Gesetz betreffs Erhöhung der Officiers-Witwen- und Waisenpension durch; für die Hinterlassenen all jener Officiere, welche seit drei Monaten gestorben waren, sollte das Gesetz gleichfalls seine Anwendung haben. Obwohl nun die Familie des verstorbenen Oberst standesmäßig, wenn auch etwas bescheiden, leben kann, so glaubt der Vormund der Kinder, welcher ein hoher Justizdeamter im Ministerium ist, dennoch mit Kücksicht auf den großen Schaden, welchen der Kriegsminister durch seine Ungerechtigkeit dem Verstorbenen sowohl als der Familie desselben zugesügt hat, demselben Vorstellungen machen zu müssen; dieselben werden aber rundweg abgeschlagen mit dem Vemerken: "Ich war nicht verpflichtet, gerade den zu nehmen, der an der Keihe war". Wie soll nun der Minister, wenn er später seinen Fehler einsehen

follte, denselben gutmachen?

Der vorgelegte Fall steht unter dem Titel "Schadenersat". Restitutionspflicht geht nur aus der Verletzung der ausgleichenden Gerechtigkeit hervor; in unserem Falle aber handelt es sich augenscheinlich um die vertheilende Gerechtigkeit. So müssen wir untersuchen, inwieweit bei derselben zugleich die ausgleichende Gerechtig-

feit verlett werden kann.

1. Handelt es sich um Vertheilung einer Summe unter bestimmte Personen nach genau sestgesetzten Verhältnissen, so wird der Vertheiler, salls er von der ihm bestimmten Norm zugunsten oder ungunsten Einiger abweicht, scheindar gegen die distributive Gerechtigseit fehlen, in Wirklichkeit aber gegen die commutative Gerechtigkeit, und somit zur Restitution gehalten sein. Denn jede einzelne Person hat ein strenges Recht auf die auf sie entsalende Summe und die

Bertheilung ist nur die äußere Form der Erfüllung einer strengen

Rechtspflicht.

2. Sind Lasten auf die einzelnen Glieder einer Communität zu vertheilen, so fordert die justitia distributiva, dass dieselben nach dem Vermögen und Können der Einzelnen berechnet werden und dass niemand über das auf ihn treffende Maß belastet werde. Jeder Unterthan aber hat, auch in dem gesellschaftlichen Verbande als Einzelperson, das strenge Recht, in seinem Vesitze unangetastet zu bleiben. Bei einer verhältnismäßig ungleichen Vertheilung würde dieses Recht verletzt und damit Anspruch auf Restitution begründet.

3. In Vertheilung von Vortheilen und Aemtern hat der Obere nach der justitia distributiva die Pflicht, die Würdigkeit der Untergebenen zum Maßstab zu nehmen. Versäumt er dieses, so macht er sich einer Sünde schuldig; die Würdigen aber können wegen ihrer Uebergehung keinen Unspruch auf Wiedererstattung erheben, da sie auf jene Vortheile oder Aemter kein strenges Recht hatten; es sei denn, dass durch Versprechen oder Geseh nach Stattsinden eines Concurses dem Fähigsten das Amt wäre zugesagt gewesen; dann nämlich ergäbe sich aus dem Contract, der zur vertheilenden Gerechtigkeit hinzutritt, ein strenges Recht. Außerdem könnte der Obere, falls er zum positiven Schaden der Gemeinschaft oder der Einzelnen Unwürdigen oder Unfähigen Aemter anvertraute, zur Restitution verpslichtet sein.

Wenden wir nun dieses auf den vorliegenden Fall an, so ers gibt sich keine Verletzung der justitia commutativa. Denn der Oberst hat trots aller seiner Verdienste kein strenges Necht auf Beförderung. Aber, wendet man ein, wurde derselbe nicht durch den Kriegsminister gehindert in der Erreichung eines wichtigen Gutes? Gewis! aber nirgends zeigt sich ein ungerechtes Mittel, das der Kriegsminister angewendet hätte; er übergeht den Obersten einsach, freilich aus ungerechtsertigten Motiven, vielleicht aus Has; er verweigert ihm die Beförderung und trägt dadurch zu seinem schnellen Ableben bei und hat, sals er dieses vorausgeschen, sehr schwer gegen die Liebe gesündigt; aber eine Ungerechtigkeit im stricten Sinne ist nicht vorhanden. Dasselbe gilt bezüglich der Erhöhung der Witwens und Waisenpension; denn nach dem Gesetze konnte dieselbe nicht verlangt werden. Versagte also der Minister seine Intervention für eine Aussedehnung des Gesetzes auf diesen Fall, so mag man das nach allem Vorhergehenden scharf verurtheilen, eine Ungerechtigkeit aber ist es nicht.

In Beurtheilung des Kriegsministers halte man das audiatur et altera pars vor Augen. Wäre aber im obigen Casus der obsective Thatbestand richtig dargestellt, so müste man ihm anempsehlen, von nun an nach Kräften der Witwe durch etwaige zu seiner Dissposition stehende Zuwendungen und den Waisen durch Besorgung

von Freistellen zuhilfe zu kommen.

Valkenburg (Holland).

W. Stentrup 8. J.

V. (Zulassung zu den heiligen Weihen.) Placidus, Spiritual und Confessar an einem Clericalseminar, beängstiget sich alljährlich vor den heiligen Weihen, indem er nicht recht weiß, ob er zweiselhafte Candidaten zu den heiligen Weihen zulassen soll oder nicht; umsomehr, da in der Diöcese großer Priestermangel herrscht. Neuere Moralisten, wie Berardi, scheinen ihn zur Milde zu stimmen; die Altern jedoch wollen zweiselhafte Candidaten zurückgestellt wissen. Es frägt sich nun: Welche Regeln sind diesbezüglich maß-gebend?

Antwort. Als zweiselhaft gelten im Allgemeinen jene Weihecandidaten, die eine schwer sündhafte Gewohnheit noch nicht abgelegt haben und bloß Besserung versprechen. Als solche Gewohnheiten gelten besonders ebrietas und mollities.

Je länger ein Candidat unter der umsichtigen Leitung eines Spirituals steht, ein besto sicheres Urtheil kann über die Willensrichtung des Bönitenten geschöpft werden; besonders wird ein solches Urtheil praftisch leicht, wenn ein Alumnus bereits drei bis vier Jahre im Priefterseminare verlebt hat. Wer in den ersten Jahren seines Aufenthaltes im Beiligthume des Herrn, ferne vom zerftreuenden Geräusche der Welt und nahe dem Strome der Gnaden, keinen ernsten Willen von Lebensbesserung zeigt, von dem fann man auch nach den Weisen feine anhaltende Besserung erwarten; denn wer die ihm zu Schote stehenden Gnadenmittel ehrlich und redlich anwendet. der wird sicher schon vor den heiligen Weihen seiner Leidenschaften Herr werden. Wer aber derfelben sich nur lau bedient, der darf auch aus dem heiligen Opfer und Breviergebete ohne Vermessenheit fein Wunder erwarten. Snade und guter Wille sind im Bervollfommnungsprocesse die Hauptfactoren. Wenn redlicher guter Wille fehlt, dann nüten die äußern Gnaden nur sehr schwach und auf recht furze Dauer.

Schwerer wird das Urtheil, wenn ein Candidat vom Weltleben ins Seminar kommt und sich schon innerhalb Jahresfrist für den Priesterstand endgiltig entscheiden muss. In diesem Falle geben drei Worte: "rarius, bonae frugis, probitas" dem Spiritual die noth-wendigen Pastoralregeln an die Hand.

a. rarius. Die Nückfälle in die Sünde müssen nicht nur etwas seltener geworden sein, sondern sogar sehr selten, denn der heilige Paulus schreibt an seinen Schüler Timotheus II., 22. "Manus eito nemini imposueris, neque communicaveris peccatis alienis." Das Concil von Trient sess. 23, cap. 14 besiehlt den Bischöfen: "Sciant Episcopi debere ad hos ordines assumi dignos dumtaxat et quorum prodata vita senectus sit", und der heilige Thomas sehrt, das für die Weihecandidaten non sufficit bonitas qualiscunque. sed requiritur excellens. Deshalb zieht P. Marc p. 411 den Schluss: "Hinc prohibet apostolus (II. Tim. III., 6.) ordinari neophytos,

id est, ut explicat idem Angelicus, qui non solum aetate neo-

phyti sunt, sed et qui neophyti sunt in perfectione."

Der liebe Gott gibt in seiner weisen Vorsehung regelmäßig ohne Arbeit und Kampf feine sittliche Tugend, und diese Arbeit ist um so schwerer und dieser Kampf um so heftiger, je mehr das entgegengesette Laster sich der sinnlichen Natur bemächtiget und je tiesere Wurzeln es im Herzen geschlagen hat. Wie ein Strom, der über das User getreten ist und sich verwüstend über Felder und Wiesen dahinwälzt, nicht im Handumdrehen in sein früheres Bett zurückgedrängt werden kann, so kann auch der Strom der Leidensichaft, besonders wenn es sich um eine occasio in esse handelt, nicht durch einen ernsten Willensact schon vollkommen eingedämmt werden, und sind für gewöhnlich auch nach aufrichtiger Rücksehr zu Gott einige Rücksälle nicht ausgeschlossen, dis die Tugend allmählig erstarkt. Natürliche Undeständigkeit, Nachlässigkeit in der Mitwirfung mit der Gnade und Unersahrenheit in Anwendung der Gnadenmittel

find die Ursache solcher Rückfälle.

b. bonae frugis. Der Prieftercandidat mufs zeigen, bajs er mit Frucht und Rugen an seiner Lebensbesserung gearbeitet hat und so im neuen Lebensstande sich und andern nützlich zu sein veripricht. Wer selbst nicht im Gnadenstande ift, also safrilegisch die heiligen Sandlungen vollzieht, der wird ficher nicht zum Gemeinwohle der Rirche und zum Segen der ihm anvertrauten Seclen sein. Die Kirche verlangt zwar nicht, dass ihre Diener stets Engel im Fleische gewesen seien und gilt bei der Aufnahme ins Seminar wie ins Kloster der Grundsatz des heil. Bernard: "Nos in monasteriis omnes recipimus spe meliorandi"; sie will jedoch einen sichtlichen Fortschritt im Tugendstreben ihrer heranreifenden Diener sehen und zwar um so deutlicher, je näher sie dem Altare kommen. ipricht Benedift XIV. in feiner Bulle Ubi primum die Bischofe also an: "Studiosa et magna adhibita diligentia investigandum a nobis est, an eorum, qui priorum Ordinum susceperint ministeria, talis fuerit vivendi ratio et in sacris scientiis progressio, ut vere digni judicandi sint, quibus dicatur: "Ascende superius" cum alioquin expediat in inferiori potius aliquos manere gradu, quam cum suo majori periculo et aliorum scandalo ad altiorem provehi". Noch klarer drückt sich das Concil von Trient sess, 23 cap. II. über die einzelnen Weihen aus, indem es von den Minoriften fordert: "Clerici ita de gradu in gradum ascendant, ut in eis cum aetate vitae meritum et doctrina major acciescat: quod et bonorum morum exemplum et assiduum in ecclesia ministerium atque major erga presbyteros et superiores ordines reverentia, et crebrior quam autea corporis Christi communio maxime comprobabunt." Bon den Subdigconen und Digconen heißt es (eap. 13): "Subdiaconos et Diaconos ordinandos esse, habentes bonum testimonium et in minoribus Ordinibus jam probatos, qui sperant

Deo auctore se continere posse." Bon den Briestern endlich wird verlangt (cap. 14): "Qui pie et fideliter in ministeriis anteactis se gesserint et ad Presbyteratus ordinem assumuntur, bonum habeant testimonium . . . atque ita pietate ac castis moribus conspicui sint, ut praeclarum bonorum operum exemplar et vitae

monita ab eis possint exspectari."

c. probitas. Es genügt keineswegs eine bloß äußere Nechtsschaffenheit und ein Freisein von auffallenden äußern Fehlern, es wird vielmehr ein ganz rechtschaffenes Leben gefordert, probata vita, wie das Concil von Trient sagt, an das Wort des heil. Paulus anspielend: "Diaconos similiter pudicos et hi autem probentur primum et sic ministrent, nullum crimen habentes." Daher verslangt der heil. Alfons von den Priestercandidaten probitatem habitualem und der heil. Bernard sagt: "In clero autem viros probatos

deligi oportet, non probandos."

Obwohl in Bezug auf Losschälung von den irdischen Gütern und in der Unterwerfung des Willens an die Weltpriefter geringere Anforderungen gestellt werden, als an die Ordensleute, so sind sie jedoch in puncto puncti, da sie in beständigem Verkehre mit der Welt leben und geringere Gnadenmittel haben, größeren Gesahren ausgesetzt und sollten hierin als fortiores gelten. Daher fordert der heilige Alfons und nach ihm Scavini von einen Ordinandus eine dreimonatliche vollkommene Enthaltsamkeit. Der Cardinal Gousset sagt: "Wenn ein Candidat ein oder zwei Mal mehr aus Schwachheit, als aus Vorsätslichkeit gesallen ist, und über seinen Fall lebhaft gerührt ist, so dürsten nach unserem Dafürhalten sechs Monate Probezeit genügen; im Allgemeinen soll aber ein Jahr verlangt werden, besonders wenn der Fall vorsätslich war." Undere Mora-listen wie Vertin, Bouvier, Leon. a portu Maur. sind noch strenger.

Aus diesen Aussprüchen soll nicht gefolgert werden, das die proditas ordinandorum nach mathematischen Formeln, nach Monaten und Tagen zu bestimmen sei, wie es manchem Schneckenhausgelehrten beliebt, denn das Menschenherz ist feine Maschine. Ein auf lange Zeit Erprobter kann wieder rückfällig werden und ein erst seit Kurzem bekehrter Paulus kann Stand halten. Man darf nie vergessen, dass auch ein hoffnungvoller Diener Gottes fallen kann, wenn er nicht beständig Wachsamkeit mit Gebet und Arbeit verbindet, und dass für jeden das Wort gilt: qui stat videat ne cadat. Für einen entschiedenen, energischen Charakter mag eine bedeutend kürzere Probezeit genügen, als für einen schwachen, arbeitsscheuen Tändler, der mehr die Ruhe und den Schatten des Heiligthums liebt, als

Gottes Ehre und der Kirche Wohlfahrt.

Die scheinbar ftreng klingenden Aussprüche der heiligen Lehrer und Gottesgelehrten besagen bloß, dass man in einem so wichtigen Geschäfte, wie die Auserwählung zum Priesterstande ist, sich nicht mit der nächstbesten Probabilität zufrieden geben, und nicht jedem mercenarius den Zutritt zum Heiligthume gestatten soll, um dem Prieftermangel abzuhelfen, sondern einen zweiselhaften Candidaten eher reprodieren als approdieren soll; denn es gibt keinen größern Unsegen für die Kirche Gottes und größern Fluch für ein Volk, als unwürdige, pslichtvergessene Priefter. Auch gibt es für einen Nichtberusenen keinen sichereren Weg zum zeitlichen und ewigen Unglücke, als den geistlichen Stand.

Boudja b. Smyrna.

P. Agnellus O. Cap.

VI. (Gibt es auch Teinde der christlichen Kunst?) Es geschieht in unserer Zeit sehr viel auf dem Gebiete der firch= lichen Kunft, so dass man eher von Freunden als von Feinden reden sollte. Un manchen Orten werden ganz neue Kirchen und Kapellen erbaut, an manchen finden Erweiterungen und Aubauten ftatt, wieder an manchen, und zwar nicht wenigen, werden neue Thurme aufgeführt, oder alte, die nicht vollendet worden, stilgerecht ausgebaut, an fast unzähligen Orten sind es Restaurationen, welche an Bautheilen der Architektur, oder an Altaren, oder Drgeln, oder Kircheneinrichtungsstücken, in Plaftik oder Malerei u. dgl. vorgenommen werden. Ja, es geschieht vieles zur Berschönerung der Gotteshäuser, zur Zierde der Kirchen in unserer Zeit; und wenn auch nicht alles die strenge Kritif des Kunstverständigen besteht, so lässt sich doch nicht leugnen, dass vieles ftil- und kunftgerecht ift, vieles einen bedeutenden Grad von Geschmack und Schönheit ausweist. Es sind das kostbare Früchte am Baume der heiligen Religion, liebliche Kinder des Glaubens, des Idealismus, der Begeisterung für eine höhere Welt. Wie wohl thut das gegenüber dem gemeinen Materialismus, der sich auf anderen Gebieten so schrecklich breit macht.

Aber trozdem darf man vor Freude nicht blind, nicht sorglos sein. Die Kunst hat auch Feinde und diese Feinde umtreisen auch das Heiligthum, und zwar umso eifriger, hinterlistiger und beharr-licher, als sie an dieser Stätte reiche Beute vermuthen. Da heißt es also Wache halten an den Pforten der Kirchen, damit diese gefähr-lichen und beutegierigen Feinde nicht eindringen und plündern können.

Die "Zeitschrift für chriftliche Kunst" in Düsseldorf warnte kürzlich vor einem jolchen Feinde, nämlich vor dem Fabrikbetrieb. Sie nannte ihn den Todseind aller künftlerischen Thätigkeit. Dieser Kunstbetrieb ist in Deutschland in Zunahme begriffen und die Kunstanstalten gedeihen zum Berderben der selbständigen Künstler. Sie suchen sich durch "Atteste" einzusühren, die durchaus nicht von competenten Beurtheilern ausgestellt sind, und ziehen die Besteller durch den Lärm der Reclametrommel herbei, die eine allzu nachsichtige Tagespresse rührt.

Bu diesem mächtigen Todseinde gesellen sich noch andere Aunste feinde und das sind mitunter die Künstler selbst. Christliche Kunst ist ohne christlichen Geist, ohne lebendige, tiese Religiosität nicht bentbar. Gin folder Künftler, in dem das Feuer der Gottesliebe nicht brennt, in dem die religiöse Roee nicht die treibende, schaffende, bildende Kraft ift, der nicht leibt und lebt im Elemente des Glaubens. ein solcher Künstler ist auf dem Gebiete der kirchlichen Kunft auch nichts anderes als die Fabrif, als die Maschine, als die Schablone. Er kann eventuell glatte Formen hervorbringen, aber feinen Beift. keinen lebensvollen Ausdruck. Das spiraculum vitae haucht er nie und nimmer in die behandelte Materie, wenn er selber keines be= fitt. Seine Figuren bleiben entweder talt oder weltlich, ftarr ober sentimental, ohne das Aroma des Uebernatürlichen, ohne himmlische Andachtsglut. Seine Hand bearbeitet die materia religiosa, wenn wir den Gedanken in der Sprache der Schule ausdrücken wollen, fie ist aber nicht instande, die forma religiosa in ihr und durch sie zur Darstellung zu bringen. Und doch ist die belebte Form, der Gedanke, der Beift auch bei der Kunft die Hauptsache, so eigentlich das, was die Kunft zur Kunft macht. Da wäre es nun Sache der Künftler selbst, ihr Gemuth mit Religion zu erfüllen, bevor sie sich an kirchliche Werke heranwagen und ihr profancs Können mit Kirchen-

aut aufrecht halten.

Dann ist hie und da auch ein Künftler ein Feind der christ= lichen Kunft dadurch, dass er dieselbe einfach nur als Melkfuh betrachtet. Gewiss soll der Künftler von seiner Kunft leben, eventuell zu Wohlstand gelangen können, er soll jedenfalls den bürgerlichen Gewinn haben, ja auch nach der Höhe seiner Tüchtigkeit und seiner Schaffenskraft, nach seinem mit Recht begründeten guten Ruf und Namen entsprechenden Lohn erhalten; aber damit foll es dann auch sein Bewenden haben. Die christliche Kunft lebt nahezu vom Almosen der Gläubigen allein. Das zu beachten ist nicht nur der Arbeitgeber — in den meisten Fällen der Pfarrer — sondern auch der Arbeit= nehmer, der Künftler verpflichtet. Es ist Gewissenspflicht, und wer sich über diese Bflicht hinwegsett, wer die Opferwilligkeit der Gläubigen durch übertriebene Forderungen oder gar durch Prellereien missbraucht. der versündigt sich gegen das Sittengesetz, im letteren Falle sogar gegen die Gerechtigkeit und er ist somit restitutionspflichtig. fonnte diesbezüglich aus langjähriger Erfahrung manche schlimme Mittheilung machen; ich könnte Beispiele anführen, wie Maler, Bergolder, Rupferschmiede u. f. w. dem Architekten bedeutend viel zahlen muffen, einzig und allein deshalb, damit fie die Arbeit bekommen. Da ich jedoch niemanden schaden will, unterlasse ich es vorläusig und nur zur Warnung und um die Rirchen und firchlichen Wohlthäter vor Schaden zu bewahren, veröffentliche ich aus dem Schreiben eines Pfarrers Folgendes: Es handelte fich um das Gindecken eines Thurmes. Ein Architekt bot sich an, die Arbeit nach Rostenvoranschlag gut und zufriedenstellend auszuführen. Als die Zeit zum Gindecken gekommen, jandte er den Mann, dem er die Arbeit übertragen hatte. Sch fragte benfelben, wieviel er für den Quadratmeter vom Auftraggeber bekomme und wieviel Quadratmeter die Thurmhöhe habe. Er antwortete 2 fl. 40 fr., und da die einzudeckende Fläche etwas über 300 Meter habe, so werde er etwas über 700 fl. beziehen. Nun nahm ich den Kostenvoranschlag zur Hand und sah zu meinem Schrecken, dass die einzudeckende Thurmfläche mit 662 Quadratmeter bemessen und sammt Spenglerarbeit auf weit über 2000 fl. berechnet sei. So der Pfarrer. — Ich nenne absichtlich weder Name noch Ort, da es mir einzig und allein nur um eine Warnung zu thun ist im Interesse der Kunst. Das Kirchenvermögen und die zu firchlichen Zwecken gespendeten Gaben und Almosen sind dem canonischen Rechte eine res sacra und können auf betrügerische Weise ohne Sacrileg nicht angeeignet werden.

Auch verstünde es sich wohl von selbst, dass ein Künftler, der es nach obigem oder ähnlichem Beispiele machen würde, kein Bertrauen, keine Arbeit, keine Empfehlung und keine Protection von gar keiner Seite verdient, solange er jene verwersliche Praxis nicht aufgibt.

Ling.

Professor Dr. Mathias Hiptmair.

VII. (Bon welchen Menschen dürfen Bildniffe in den Kirchen fein?) Die Bulle Bapft Urban's VIII. vom 13. März 1625 bestimmte, dass keiner als selig oder heilig öffentlich verehrt werden dürfe, der nicht vorher begtificiert oder canonisiert worden sei. Da nun nach dem Tridentinum die Bilber in den Rirchen zur Berehrung und Erbauung der Gläubigen angebracht wurden, so durfen wie niemand leugnet, die Bilder der canonisierten Beiligen in allen Kirchen angebracht werden, Die der Seligen (Beatificierten) jedoch nur in jenen, welche dazu eigens berechtigt worden find. Alls daher zum Beispiel in der Stadtpfarrfirche zu Ling 1694 der noch bestehende Floriani-Altar errichtet und an selbem als Nebenfigur eine Statue des hl. Johannes von Repomut auf= gestellt wurde, wollte letteres das zuständige bischöfliche Ordinariat (damals in Baffau) nicht erlauben; gang begreiflich, da St. Johann v. Nep. damals noch nicht heilig gesprochen war; es geschah be-kanntlich erst 1729. Durch diesen Act wird ja der Betreffende, wie man mit Recht fagt, erft auf ben Altar erhoben ober ihm die Ehre des Altares querfannt; es fonnen ihm dann Altare und Rirchen geweiht werden und die Bildnisse von ihm angebracht werden; ob als Bemälbe oder Sculptur, das bleibt fich gleich. Daber begreift man auch, dass ein Armenseelenbild für fich allein nicht auf den Altar gehört, weil die leidenden Seelen eben im Reinigungsorte und noch nicht im Himmel find. Wenn das Fegeseuer nur Die Rebenvorftellung eines Altarblattes ift, fteht die Sache wohl ichon wieder anders. Unter der Mensa, das ift am sogenannten Frontale oder Antependium Die armen Seelen barguftellen, bas mag mohl paffender fein.

Bon lebenden Berfonen durfen in den Kirchen nur fein: 1. Das Bild des jeweiligen Papstes und 2. das eines Cardinals in seiner Titelfirche. Nach dem Tode sind die Bilder derselben so= gleich zu entfernen. Daraus folgt, dafs es nicht im Sinne ber Kirche gehandelt ift, wenn man heute öfters Bilder der Bischöfe, Pfarrer, Baumeister oder Wohlthater einer Rirche in ben Gemäldefenftern berfelben darftellt und zwar gang felbftftandig um ihrer felbft willen, meist in einem Medaillon. Wenn das noch eine Beile so fortgeht, mag manches Gotteshaus beinahe noch zu einer Porträten-Galerie herabgewürdigt werden! Die Bilder Lebender oder fürzlich Verstorbener in den Kirchen können jogar zum Aergernisse werden. Jeder Mensch, selbst der beste, hat wohl nebst den Freunden auch Feinde und kann lettere mitunter selbst durch die gerechteste Handlungsweise sich aufs Benick seten. Sieht nun eine feindselige Person das Bild feines vermeintlichen oder auch wirklichen Widersachers in der Kirche, so ist es bei berselben mit der Andacht augenblicklich vorbei. Der nehmen wir den Fall, auf die im Rirchenfenfter vorgestellte Berson habe jemand früher einmal, sei es mit oder ohne deren Verschulden, "ein Auge geworfen", so werden durch den Anblick des Bildes sehr leicht unreine Gedanken und Begierden erzeugt — am heiligen Orte und vielleicht in den heiliasten Momenten! Rehmen wir noch dazu, dass "der Mensch sein Ende nicht weiß" — weder der Zeit noch der Art nach. So mancher hat sich ganz entsetzt über einen Selbstmord und über kurz oder lang ist er auch zum Selbstmörder geworden; keiner hat ja Siegel und Brief, dass er nicht einmal von Sinnen komme und eine solche Unthat vollbringe. Wenn man nun das Bild eines solchen in der Kirche sieht, so ist das gewiss sehr unerbaulich, ja ärgerlich, zumal für das Bolk, das in folchen Fällen erfahrungs= gemäß stets sehr harte Urtheile fällt und nicht leicht einer milderen Auffassung Raum gibt.

Aus diesen und ähnlichen Erwägungen dürfte sich wohl er= geben, dass die Kirche ganz weise handelt, wenn sie verbietet, die Bilder Lebender in den Kirchen anzubringen.

Abgesehen von diesen höheren Gründen könnte auch die natürliche Bescheidenheit manche abhalten, sich im Vildwerk einer Kirche "verewigen" zu lassen, — im Uhnensaal und in der besseren Stude mag es immerhin geschehen, ja da ist es am Plaze! Im Gotteshause jedoch schickt sich das nicht. Als in Linz das neue Ghunnasium sertiggestellt war, hieng man in der Kapelle, das heißt im Schisse, welches nach Abschließung der Altarnische doch zugleich als Festsaal verwendet wird, ein großes Bild Sr. Majestät Franz Josef I. auf. Als der Kaiser es sah, tadelte er den Ausstellungsort und es wurde in ein anderes Locale gebracht. Das ist Takt, guter Takt. Ahmen wir dieses hohe Beispiel künstighin nach und lassen wir unser Porträt um seiner selbst willen ja nimmer in einer Kirche andringen! In der guten alten Zeit haben sich allerdings auch gar manche in die Fenster oder an die Altartaseln malen lassen, jedoch in anderer Weise, nämlich als kleine unauffällige Nebensigur und demüthig knieend, als Wappenhalter oder als Schübling ihres heiligen Namenspatrones oder auch als sogenannte Donatoren, wie sie das Modell oder den Plan der von ihnen erbauten Kirche oder des von ihnen gestisteten Klosters Gott dem Herrn, der seligen Jungsrau oder einem Heiligen (je nach der Widmung) aufopfern. So ähnlich versuhr man auch bei den Grabmonumenten. Diese stellen oft die Auferstehung Christi u. dgl. dar und unten knieen die betreffenden Familienglieder (als kleine Figuren), andächtig den Rosenkranz betend. Häusig stellte man den Verstorbenen vor einem großen Crucifize betend vor, so mitten im Dome zu Regensburg den Fürstbischof Philipp Wilhelm († 1598), einen bayerischen Prinzen, in Erz auf einem Marmorssockel; das riesige Crucifiz vertritt in würdiger Weise das seit Alters gebräuchliche Frohnbogenkreuz.

Bum Schluffe merten wir uns die bekannten Sprüchlein: Si

duo faciunt idem, non est idem und est modus in rebus.

Steinerkirchen a. d. Traun. P. J. Geiftberger, Pfarrvicar.

VIII. (Consecration außerhalb des Corporale.) Bei der Besprechung des Casus VI. im I. Heft der Linzer Quartalschrift I. J., Seite 107, entstand in einem engen Moralistenkreise eine kleine Debatte, und wurden einige Zweisel rege, welchen wir hier Ausdruck geben wollen.

Um ben ftrittigen Bunkt genau zu präcifieren, mufs folgende

Unterscheidung vorausgesetzt werden:

1. Jeder celebrierende Priefter soll (und wenn er gut unterrichtet ist, wird) vor der Consecration folgende Intention machen: Volo consecrare, quidquid est decenter consecrabile. Dann ist es gewiß, das jede Materie, die nicht auf dem Corporale liegt,

nicht consecriert ift.

2. Hat der Priester aber die Intention gemacht: Volo consecrare, quidquid est consecrabile, dann ist zu unterscheiden: Hat er diese Intention gemacht mit dem Bermuthen, es könnte auch etwas außerhalb des Corporale sich befinden, so sündigt er wohl, aber die Consecration ist giltig. Hat er aber keine Uhnung davon, dass sich Partisel unter oder neben dem Corporale besinden, dann ist dieser Fall gegeben, wo die Auctoren über Giltigkeit und Ungiltigkeit streiten.

Bon der Frage also, ob sich die Consecration einer Materic, die sich infolge Unausmerksamkeit des Consecranten außerhalb des Corporale befindet, giltig sei, heißt es an der bezeichneten Stelle: "Entschieden ist die bejahende Ansicht die richtige." Die von vielen vertretene Gegenmeinung wird verneint, "weil man nicht annehmen könne, dass der Priester die Intention gehabt habe, eine Consecra-

tion vorzunehmen, welche eine schwere Sunde involvieren wurde." Um biesen Grund umzustoßen, wird bemerkt, dass jene Gesinnung des Priefters, nicht gegen die Vorschriften der Kirche zu handeln, nur zur Interpretation einer zweifelhaften Intention benütt werden kann, nicht aber zur Beurtheilung einer sicher vorhandenen, Die Handlung unmittelbar bewirkenden, maßgebend fei. "Der Priefter consecriert aber in der Regel unbedingt." Also ist die Intention des Consecranten auch in unserem Falle, (wo die Materie zufällig außerhalb des Corporale liegt), eine gewiss vorhandene und somit die Consecration der Materie in der Regel giltig. — Es wird zwar hier nicht näher erklärt, was "unbedingt consecrieren" heiße. Aber aus dem Conterte scheint deutlich hervorzugehen, dass "unbedingt consecrieren" ebensoviel bedeutet, wie consecrieren ohne weitere Rücksicht darauf, wo die Materie selbst sich befindet (ob intra oder extra corporale.) Wenn aber eine folche unbedingte Meinung erwiesen ift, wer wird dann bestreiten, dass sie auch die außerhalb des Cor= porale befindliche Materie umfasse; das ift nicht Gegenstand einer wissenschaftlichen Streitfrage, das wurde nicht bestritten, und kann auch nicht bestritten werden. Darin stimmen also alle überein, die Bertheidiger der verneinenden ebenso, als der bejahenden Ansicht, und in der Voraussetzung der absoluten Meinung, gleichviel, welche Unsicht (ob die verneinende, oder die bejahende) die richtige sei. Der Casuist behauptet zwar: "Entschieden ist die bejahende Ansicht die richtige", aber bewiesen wird es nicht, und mit ebendemselben Rechte könnte der Gegner erwidern: Entschieden ift die verneinende Ansicht die richtige; und bis der Beweiß erbracht wurde, waren beide so ziemlich in gleichem Rechte. 1) Siehe hierüber: Linzer Quartalschrift. 1897, Heft II. S. 391.

Aber eben um die Streitfrage zu vermeiden, wird uns die absolute Intention angerathen, die jeden Zweifel gleichsam an der Burzel abschneiden soll. — Nun, wie ist diese absolute Intention zu sassen? Man könnte nach meinem Gutachten sie entweder so sassen: "Ich will um jeden Preis das consecrieren, was mir vorliegt, gleichviel ob auf oder außer dem Corporale;" — oder aber so: "Ich will auch die zufällig und ohne mein Verschulden außer dem Corporale befindliche Materie consecrieren." — Von dieser Intention, die eine Bedingung in sich schließt, und daher uneigentlich absolute zu nennen ist, fragt es sich, ob sie die Consecration, von welcher die Rede ist, giltig mache und ob sie erlaubt sei. Versuchen wir

die Frage zu beantworten.

Her ist zu unterscheiden: Entweder fasst man die besagte Intention im allgemeinen für die Zukunft, oder man fasst sie jedesmal aufs neue. Fasst man sie nur im allgemeinen, so reicht sie

<sup>1)</sup> Der Beweis erscheint besto nothwendiger, weil die negative bei vielen, auch modernen Auctoren, selbst Probabilisten, geradezu als probabilior et communior angegeben wird

offenbar zur Giltigkeit nicht hin, weil bei der confectio Sacramentorum und auch so bei der Consecration eine actuelle oder wenigstens virtuelle Intention erforderlich ift, und eine bloß habituelle un= genügend ist, (Actualis optima est — sautet die Regel — saltem virtualis necessaria est et sufficit, habitualis non sufficit.) Sie musste also jedesmal, das heißt bei jeder Messe erneuert werden. Dies folgt schon aus der Definition der virtuellen selbst; "virtualis autem dicitur, quae ex actuali praecedente relicta durat in aliqua actione vi illius incoepta et continuata etc. Ligour, L. 6. n 25. Demgemäß sagt Lehmkuhl1) bezüglich der Bartikeln, die man außer der Hostia consecrieren will, materia superaddita actione ab ipsa liturgica actione distincta assumi et determinari debet, idque ut omne dubium removeatur, intra Missam vel externa vel saltem interna actione, Quare si tota actio circa particulas posita mansit, omnino extra missam, dubium validae consecrationis non omnino tollitur."

Es ist also zur vollen Sicherheit nothwendig, dass der Priester durch eine wenigstens innere Handlung, zum Beispiel durch einen Dankact, und zwar innerhalb der Messe, sie zur Consecration ansnehme oder bestimme. Wenn nun der Priester schon innerhalb der Messe daran denken muß, so wird nicht leicht der Fall eintreten, dass er sie außer dem Corporale vergist, und so kann auch die oben gestellte Bedingung eintreten, dass man sie ohne eigenes Vers

schulden dort (das heißt außer dem Corporale) läst.

Eine absolute, für alle Fälle vorausgefaste Intention führt

also nicht zum Zwecke.2)

Oder fast man sie jedesmal neu, und das rathet eben der Casuist an, "im einzelnen Falle consecriere er absolut", und dann ist die Giltigkeit unbestreitbar, aber schwer sündhaft, weil sie mit dem Willen, ein grave praeceptum Ecclesiae actu oder die et nunc zu übertreten verbunden ist, und der Consecrant würde die Todsünde dadurch nicht vermeiden, dass er bei sich denken würde: Ich will die Materie nur dann consecrieren, wenn sie ohne mein Berschulden außerhalb des Corporales bleibt, ohne erst zu untersuchen, wie es wirklich ist; davon gar nicht gesprochen, dass eine beigefügte Bedingung mit einer absoluten Meinung sich nicht verträgt. Einwendung: Die Rubrik selbst (Rubr. de def.) empsiehlt die absolute Meinung: "Quilibet sacerdos talem semper intentionem habere deberet, seil consecrandi eas omnes (hostias), quas ante se ad consecrandum positas habet." — Ist die Meinung, alles zu cons

<sup>1)</sup> Vol. II. 125. in nota. — 3) Nämlich zur giltigen Confecration; sie ist aber noch dazu, wie wir selbst glauben, da, aber im Borans die Giltigkeit der Consecration der außer dem Corporale besindlichen Materie will, das consecrieren will, was man nicht consecrieren dars, obwohl die Materie bloß aus Zusall außer dem Corporale kleibt, da nicht die Materie außer dem Corporale zu stellen, sondern sie consecrieren verboten ist.

fecrieren, was vor uns liegt, nicht eine allgemeine und unbedingte? Anwort: Unbedingt in dem Sinne, als ob man sie auch auf die außer dem Corporale befindliche Materie ausdehnen follte, gewifs nicht, da die Rubrif selbst im Anfang sagt: si aliquae hostiae ex oblivione remaneant in altari, (nämlich außer dem Corporale) sacerdos non consecrat, quia requiritur intentio; als wenn sie sagen wollte: Wenn die Hostien nicht intra Corporale liegen, sind sie eo ipso von dem Bereiche der Intention ausgeschlossen; nach den Worten "ante se" wäre also ganz richtig die Einschaltung:

"scil. super Corporali."

Bürde die absolute Meinung erlaubt sein, und alle Miss= ftände aufheben, so ist unbegreiflich, wie die Auctoren dies nicht eingesehen und ein so leichtes Mittel an die Hand gegeben hätten. Singegen streiten sie für ober gegen die Giltigkeit, und taum wagen sie die Frage endgiltig zu entscheiden, und nach dem Vorgehen Benedict XIV. (de Sacr. Miss. I. 3. c. 18. n. 6.) sagen sie für die Braris: Man musse die so consecrierte Materie als dubie consecrata behandeln, sie nicht anbeten, nicht aussetzen, damit nicht abspeisen, vor der ablutio missae sumieren, oder in einer anderen Messe sub conditione sie consecrieren. Vid. Ligour. Gury de Herdt, etc.

Das wollten wir hinsichtlich der absoluten Intention furz bemerken. Wenn es aber jemandem gelingt, über diese dunkle Frage volles Licht zu verbreiten und unjere Bedenken ganzlich zu heben, sind wir bereit zu weichen, und unsere Gegenmeinung sogleich aufzugeben. Bis dahin aber vermögen wir nicht, uns damit zu befreunden, und wagen es nicht, die so gefaste Intention anzuwenden. und noch weniger, sie praktisch zu verwerten. P. Sebastian Soldati, Ord. Capuc. Disc.

IX. (Ein nicht gehaltenes Cheversprechen.) Betronella, ein vorher braves Landmädchen, hat den unsittlichen Anträgen bes Silvanus durch längere Zeit standhaft widerstanden. Erst auf das Versprechen der Che ergiebt sie sich. Hierauf fagt sie, um zur Beirat zu drängen, lügnerischer Beisc, das fie sich Mutter fühle. Silvanus weigert sich, das Versprechen einzulösen, gibt aber der Getäuschten Geld, damit fie in die Stadt ziehen und so ihre Schande vor den Ihrigen verheimlichen könne.

Es frägt sich: War Silvanus verpflichtet, die Petronella zu

heiraten? Dürfte diese das Geld annehmen und behalten?

Nach der Lehre der gewiegtesten neueren Moralisten unterlieat es keinem Zweifel, dass die erste Frage zu bejahen ift. Lehmkuhl fagt in Uebereinstimmung mit dem heil. Alphonjus, mit Müller und anderen (I nº 997): Si puella sub matrimonii promissione sive vera sive ficta ad peccandum inducta est, communissima doctrina tenet, juvenem obligari ad puellam ducendam, non solum quando gravida evaserit, sed etsi non conceperit: aliter habetur injusta deceptio, quae solo matrimonio inito reparatur. Auch die Congreg. Concil. hat sich mehrmals in diesem Sinne ausgesprochen. Dazu kommt noch, dass das Versprechen der Ehe von der Petronella angenommen und durch den sündhaften Umgang erwidert wurde, so dass eine Art contractus sponsalitius vorliegt, der an und für sich verpflichtet.

Allerdings gibt es einige Bedingungen, deren Rutreffen von einem unter solchen Umständen gemachten Cheversprechen entbinden. Solche Bedingungen find: Begründete Furcht, die Ehe werde eine unglückliche sein; großer Unterschied in den beiderseitigen Lebens= ftellungen, hinsichtlich der Bildung, der socialen Stellung, des Bermögens; große und andauernde Keindschaft von Seite der Eltern als Folge einer solchen Che. Diese und einige andere Umstände würden wohl von der Erfüllung des Cheversprechens, nicht aber von einer anderweitigen Schadloshaltung des geschädigten Theiles entbinden. Daher darf der geschädigte Theil das angebotene Geld annehmen und behalten, obgleich der fündhafte Umgang nicht jene Folgen hatte, welche lügnerischer Weise vorgegeben wurden. Mit dieser Lüge gebrauchte Betronella eine List, die zwar gegen die Wahrheit, nicht aber gegen die Gerechtigkeit war. Sie empfieng die Summe als Entschädigung des durch die Verweigerung der Che erlittenen Unrechtes und des dadurch entgehenden Vortheiles, wozu sie berechtiget war. Ruprecht Buchmair, Spiritual. Linz.

X. (Unwendung des Probabilismus.) Romualdus, ein nicht gerade fehr gewiffenhafter Briefter, der aber gur Scrupulosität neigt und unter derselben umsomehr leidet, als er sich bisher nicht entschließen konnte, einem Moralinstem zu folgen, wendet fich nun, um feiner Scrupel loszuwerden, dem Probabilismus zu und will benselben consequent in der Beise durchführen, dass er beharrlich in Bezug auf sich felbst, wie auch betreffs der Leitung anderer, der weniger strengen, wenn noch probablen Meinung folgt. Namentlich glaubt er 1. jo oft die Meinungen darüber verschieden find, ob eine Pflicht überhaupt vorhanden ift oder nicht, der die Freiheit in Schut nehmenden Unsicht anhängen zu dürfen; 2. ferner der milberen Meinung folgen zu follen, wenn ein Zweifel obwaltet, ob eine Berpflichtung (Gunde) schwer ober leicht fei; 3. wenn endlich betreffs der zu einer schweren Berfündigung nothwendigen subjectiven Bebingungen (Ertenntnis und gehörige Bethätigung des Willens) in Bezug auf einen Bonitenten Untlarbeit herricht, glaubt er, nach den nämlichen Grundsägen des Probabilismus sich ftets für eine bloß leichte Berfündigung entscheiden zu muffen. Bas ift nun gum Berhalten des Romualdus im allgemeinen (1.), was zu seinen besonders angeführten Ansichten (II.) zu jagen? Natürlich wird vorausgesett, bass der Probabilismus berechtigt und beffen Anwendung erlaubt ift.

I. Nach der lichtvollen Ausführung Lehmfuhls (I. n. 82 sq.) bezieht sich ber Probabilismus nur auf die Erlaubtheit einer Sandlung an sich, nicht auf ihre Giltigkeit (oder Geeignetheit) zu einem (bestimmt) zu erreichenden Zweck. Wenn es sich bemnach um Materie und Form der Sacramente handelt, so ift, sofern ihre Giltigkeit auf dem Spiele steht, das erwähnte System nicht in Betracht zu ziehen. Die ewige Seligkeit ist das Ziel, das jedem Menschen gesteckt ift; was zur Erreichung dieses Zieles im Berhältnis eines nothwendigen Mittels steht, muss natürlich auch gesetzt werden, und nichts hilft diesbezüglich bloße Wahrscheinlichkeit, sondern es muß, wie es von selbst einleuchtet, soweit als möglich moralische Sicher= heit angestrebt werden. Ferner kann vieles, was an sich gestattet wäre, entweder infolge der allgemeinen Schwäche der menschlichen Natur ober besonderer Umstände Gefahren in sich bergen und darum mehr oder minder unerlaubt fein; endlich foll der Mensch nicht nur das Bose meiden, sondern auch das Gute thun und nach Maggabe seines Standes und der ihm von Gott verliehenen Gnaden nach der Vollkommenheit streben; und besonders ist es Sache des Beichtvaters, das Beichtkind nicht bloß nach Thunlichkeit von der Sünde abzuhalten, sondern es auch den Weg der Tugend zu führen. So sehr es daher zu wünschen ist, dass der Pönitent mindestens insoweit aufgeklärt sei oder werde, dass er nicht infolge eines falschen Ge= wissens sündige, so verkehrt wäre es, demselben unter allen Umständen das Leichtere zum Befolgen anzurathen oder gar anzubefehlen.

Aus dem Gesagten ist zu ersehen, unter welchen Vorausserungen allein das Verhalten des Komualdus als berechtigt bezeichnet werden kann, und dass für ihn, der einerseits zu Scrupeln neigt, anderersieits, wie es gerade bei Scrupulanten nicht selten vorkommt, nicht sehr gewissenhaft ist, die Gesahr nahe liegt, ein Versahren einzuschlagen, das sowohl dem Wesen des Probabilismus als den Reach über

deffen Unwendung entgegengesett ift.

II. In Bezug auf die besonderen Ansichten des Romualdus mag Folgendes erwidert werden.

Zu 1. Die hier dargelegte Anschauung liegt — natürlich die unter I angedeuteten Voraussetzungen als bestehend angenommen — im Wesen des Probabilismus; ihr kann und wird daher der Probabilist folgen.

Zu 2. Aus dem Sate: Lex dubia non obligat, scheint auf den ersten Anblick nicht nur die Folgerung sich zu ergeben: Non est imponenda obligatio, ubi de ea non certo constat; sondern auch nachstehende: Non est imponenda gravis obligatio, ubi etc.

So wäre denn auch in diesem Punkte — freilich wiederum suppositis supponendis — dem Romualdus beizupflichten.

Demungeachtet bürfte bei näherer Betrachtung die Sache so ganz einsach nicht liegen. Wir können nämlich von den Fällen,

bei welchen zwischen schwerer und leichter Verpflichtung (schwerer und leichter Sunde) geschwankt wird, zwei Arten genau unterscheiden. Denn erstens beruht bisweilen genanntes Schwanken auf dem Ameifel, ob nicht neben einer leichten Verpflichtung noch eine zweite, von der ersten verschieden, und zwar schwere vorhanden sei. Hier wird man nach probabilistischen Principien in der That nicht anders als für das Fehlen einer schweren Verpflichtung (in der Braxis) entscheiden können. So fehlt, wer das Brevier freiwillig ohne innere Aufmerksamkeit verrichtet, gewiss wegen Mangel an Ehrfurcht gegen Gott, jedoch aus diesem Grunde in der Regel nur leicht; ob er auch sich vergeht wegen Uebertretung des Kirchengebotes, das ist ob dieses auch die innere Aufmerksamkeit vorschreibt. und zwar strenge und sub poena nullitatis recitationis, darüber herrschen zwei einander entgegengesette, probable Meinungen. Brattisch wird man darum eine aus dem Kirchengebot hervorgehende diesbezügliche Verpflichtung nicht anerkennen. Gin anderes ahn-

liches Beispiel siehe Lehmfuhl I., n. 900.

Zweitens gibt es Fälle, in denen vielleicht von zwei Berpflichtungen (Sünden), beren eine — die schwere — aber in Frage steht, nicht die Rede sein kann, bei welchen vielmehr daran gezweifelt wird, ob die einzige feststehende Verpflichtung (llebertretung) schwer oder leicht sei. So gibt es verschiedene probable Meinungen darüber, ob ein eidliches Versprechen, etwas leicht Sündhaftes zu thun, eine leichte oder schwere Berfündigung sei. Wiederum sind die Theologen darüber nicht einig, welche materia beim Diebstahl als gravis zu betrachten sei, so dass es auch hier mehrere probable Ansichten gibt. Betrachtet man diese zwei eben angeführten Fälle etwas genauer, jo findet man unschwer, dass sie nicht durchaus gleichartig sind, doch dürfte ein näheres Eingehen auf das Unterscheidende zwischen denfelben, wie es wohl aus dem Folgenden hervorgeben wird, nicht nothwendig sein. Wie also, folgt auch hier aus der theoretischen Probabilität einer milberen Meinung ohneweiters die praktische Sicherheit derselben?

Zunächst ift auffallend und spricht gegen eine bejahende Untwort der Umstand, dass sogar Brobabilisten wie Ballerini und Lehmkuhl, von denen ersterer wohl zum erstenmale so recht eigentlich mit dem Brobabilismus durchwegs auch Ernst macht, letterer nach genauester Darlegung des theoretischen Standes der Fragen regelmäßig nach dem von ihm vertretenen Suftem die prattijchen Folgerungen gieht, für Fälle der Art, von welchen jett bie Rebe ift, doch nicht immer die praktisch sich ergebende Consequenz als sicher hinstellen. Vergleiche Gury-Vallerini I. n. 311; n. 313; II. nn. 208 seqq.; Lehmkuhl I. n. 413°); II. nn. 232 seqq.

<sup>1)</sup> Sehr bezeichnend heißt es hier: "Maxime autem tune id (peecatum leve esse) in praxi dici debet, si iurans ad actionis, quam promittit, pec caminositatem non attendit..." 59\*

Sodann fann ber Grundfat, auf den sich der Probabilismus ftütt, hier kaum als Forderung der Gerechtigkeit oder doch Billigfeit hingestellt werden. Denn ift es auch zulässig, vom Gesetzgeber anzunehmen, dass er durch eine etwaige Vorschrift, deren Eriftenz zweifelhaft ist, nicht verpflichte, so ist es doch nicht so leicht zu er= weisen, dass derselbe auch den Grad der Verpflichtung jedesmal erkennbar machen muiste. — Ferner hat der Probabilismus wie jedes Moralspftem als Norm des Handelns nur dann Bedeutung, wenn er auch rechtzeitig dem Geiste zum Bewuststein gebracht wird: nun aber lässt sich das Gewissen wohl unschwer soweit bilden, dass es auch allenfalls während der Noth des Kampfes Erlaubtes und Unerlaubtes richtig und vernehmlich genug unterscheidet, aber viel schwerer wird es beim Andrana der Versuchung über die Größe der Berfündigung ein Urtheil zu fällen, wenn der Wille sich schon einmal für das Bose, falls es nur nicht schwer sündhaft ist, entschieden hat. - Darf weiters in einer Moralfrage auch auf das Uebernatürliche hingewiesen werden, so ist wohl zu bemerken, dass in unseren Fällen auch die Gnade — zum Theil schon zurückgewiesen — kaum mehr eine besonders wirksame Kraft äußern wird. Darum dürfte die Brobabilität der milberen Meinung, von der hier die Rede ift, für die Praxis häufig, weil beim Handel nicht zum Bewustsein kommend, überhaupt belanglos sein, woraus sich aber auch mit einiger Wahr= scheinlichkeit ein Schluss ziehen lässt auf die Frage, ob aus der theoretischen Probabilität auch die praktische Sicherheit sich ergibt. - Endlich noch ein Analogon. Damit jemand einer durch ein Gesetz bestimmten Strafe verfalle, ift es wohl (wenigstens bei Kirchenstrafen) meist nothwendig, dass derselbe mindestens irgendwie um das Strafgesetz wisse, aber keineswegs ist eine genaue Kenntnis der Art und des Ausmaßes der Strafe erforderlich.

Aus all dem Angeführten ergibt sich: Bei dieser zweiten Art von Fällen kann aus der theoretischen Probabilität der milden Ansicht auf die Geltung derselben für die Praxis nicht mit Sicherheit geschlossen werden; Romualdus hat nicht richtig geurtheilt, da die Annahme einer bloß leichten Verpflichtung (Sünde) nicht ohneweiters

gerechtfertigt ift.

Hinzugefügt möge noch theils zur Erläuterung, theils zur Ergänzung Folgendes werden: 1. Als feststehend kann auch eine schwere Verpflichtung (Versündigung) nicht betrachtet werden; 2. Darum kann die Versündigung nicht den Verpflichtungsgrund zu etwas bieten, wozu eine gewisse schwere Schuld verbindet, zum Beispiel zum Empfange des Sacramentes der Buße vor der heiligen Communion. 3. Dagegen wäre vorhanden die Pflicht der Erweckung einer vollskommenen Reue vor Empfang aller jener Sacramente, für die der Gnadenstand nothwendig ist, da es sich hier nicht um ein positives Gebot, sondern etwas in gewisser Beziehung necessitate medii Ersforderliches handelt (oben I.). Dasselbe läst sich wohl auch betress

der Seelenverfassung sagen, die zur würdigen Spendung der Sacramente gehört. 4. Ob aber diese eben genannte Folge eintritt bei jedem Grad von (noch wirklicher) Probabilität der strengeren Ansicht, wagen wir vorderhand nicht zu entscheiden. The oretisch betrachtet scheint es wirklich der Fall zu sein, da dort, wo etwas in der Weise eines Mittels Nothwendiges vorhanden sein mufs, eben jeder berechtigte Zweifel möglichst fernzuhalten ift. Praktisch genommen dürfte aber dann recht häufig ein Unlass zu Gemissens= beängstigungen sich ergeben (namentlich in dem am Schluss dieses Artifels erwähnten Fall). Bielleicht erlauben es die Zeit und die sonst zu beobachtenden Rücksichten später ausführlicher auf diesen Bunkt einzugehen.

Bu 3. Die Frage, betreffs der Versündigung eines Pönitenten mit Rücksicht auf die Erkenntnis und Willensbethätigung ist eine reine Thatfrage, und mujs nach den für Feststellung einer Thatsache geltenden Regeln entschieden werden und hat deshalb zunächst mit dem Probabilismus nichts zu schaffen. Wenn aber nach gewiffen= hafter Untersuchung ein Zweifel über die Schwere der Berfündigung zurückbleibt, so wäre es eine contradictio in terminis für eine bloß leichte Sünde zu entscheiden. In Bezug auf die praktischen Folgen gilt dann (vergl. Lehmfuhl I. n. 50) das zu 2 erläuternd und er-

ganzend Bemerkte (1 - 4).

Hall (Tirol). P. Ambros Runggaldier O. S. F.

XI. (Utrum et quoties ad Sanctam Sedem sit recurrendum.) Unter dieser Aufschrift findet sich ein bemerkenswerter Artifel in "Analecta ecclesiastica" 1896 pag. 239, außzüglich im "Kölner Paftoralblatt" 1897 Seite 15. Derfelbe bildet die Grundlage für das Folgende.

1. Rurger geschichtlicher Ueberblick. Schon in den erften chriftlichen Zeiten war es üblich, sich sowohl in Glaubensstreitigkeiten als in Fragen der Disciplin nach Rom zu wenden. Der Papst konnte die vielgestaltigen Geschäfte nicht ohne Gehilfen beforgen. Deshalb berief er den römischen Clerus und die Bischöfe der subur= bikarischen Diöcesen bei wichtigeren Geschäften zu sich. Auch ließ er allgemeine und particuläre Concilien halten. 11m bas 11. Jahr= hundert wurden die fogenannten Consistorien eingeführt. Der Bapft versammelte regelmäßig in fürzeren Zwischenräumen seine geborenen Rathzeber, die Cardinale. Allein auch das genügte nicht. Es ftellte sich die Notwendigkeit heraus, die Weschäfte an einzelne Cardinals= gruppen zu verteilen und einen festen, sicheren Beschäftsgang einzuführen. So entstanden die Cardinals-Congregationen. Papft Sixtus V. hat durch die Bulle "Immensa veterni Dei" im Jahre 1588 die schon bestehenden Congregationen besser verganisiert, andere neu errichtet. Der Grundgedanke, welcher den Papft hiebei leitete, ist in der Bulle mit folgenden Worten ausgedrückt: "... damit diejenigen, welche aus allen Nationen zu dem apostolischen Stuhle, dieser Mutter, Meisterin und Zufluchtsstätte . . . um ihr Recht zu verfolgen, Inaden zu erlangen oder sonst aus anderen Ursachen ihre Zuflucht nehmen, um so leichter und schneller ihre Angelegensheiten erledigen können . . . Damit die Cardinäle selbst ihr Amt um so leichter tragen, um so fleißiger verwalten, um so bequemer

dem Papfte Rath erteilen."

2. Die Congregationen der Cardinale enticheiben mit papftlicher Auctorität. Der Butritt jum Stuhle Betri foll principiell keinem Kinde der heiligen Kirche verwehrt sein. Dies ist aus den angeführten Worten der Bulle ersichtlich. Wenn auch der Papst manche Dinge nicht selbst entscheidet, so muss man doch wissen, dass die Congregationen mit apostolischer Auctorität ausgerüftet und unmittelbare Stellvertreter des Papstes sind. Deshalb ist auch die Unrede in allen Gesuchen an die Congregationen: "Beatissime Pater"; und Papst Benedikt XIV. sagt: "Durch die Stimme der Congregationen spricht der apostolische Stuhl seine Entscheidungen aus," und Fagnani ad cap. Quoniam de Constitut. "Nam quotiescumque Papa tribuit aliquam facultatem alteri, qui eam prius non habebat, tunc auctoritas illa intelligitur apostolica." Demgemäß sind diese Entscheidungen nicht nur in foro conscientiae bindend, sondern wie dieses auch die Gerichtshöfe anerkannt haben, jie haben auch vor den Tribunalen gesetzliche Kraft.

3. Discretion in dem Gebrauche seines Rechtes, den heiligen Stuhl um eine Entscheidung w. anzugehen. Die große Wohlthat der römischen Congregationen sollen wir zu schäßen wissen. Für die Berbreitung und Reinerhaltung des heiligen Glaubens sorgen die S. C. de propaganda Fide. Inquisitionis et Indicis, für den Gottesdienst, Feste, Ceremonien, Ablässe, Reliquien die S. Rituum Congr., Caeremonialis, Indulgentiarum et Reliquiarum, die gesetzgebende Gewalt liegt hauptsächlich in den Händen der S. C. Concilii und der C. Episcoporum et Regularium, die Datarie und Pönitentiarie ertheilen Dispens in Ehehindernissen und Absolution in Fällen, die dem Papste reserviert sind u s. w.

Wie man mit den Congregationen zu verkehren hat, ist zu ersehen aus Helfert, Müller, Schneider, Winkler, der Eichstädter

Pastoralinstruction u. s. w.

Es wäre eigentlich selbstverständlich und der Achtung, die wir der höchsten Auctorität schulden, entsprechend, in Vittschriften, Anstragen u. i w. nicht indiscret zu sein. Und doch — das geht aus besagtem Artikel hervor — beschweren sich die Cardinäle und Officialen mancher Congregationen über unnöthige und kleinliche Anfragen, die so leicht nach bewährten Auctoren oder den theologischen Principien hätten gelöst werden können. Es bestehen auch theologische Fachzeitschriften und Blätter, welche gerne auf etwaige Anfragen und Zweifel Antwort geben.

Eine Indiscretion in diesen Dingen ist nicht bloß eine unnöthige Belästigung der schon genug belasteten Beamten der römischen Curie, sondern kann auch Folgen haben, an die man vielleicht selten denkt und welche hervorgehoben zu haben ein besonderes Verdienst der Analecta ist.

Die Kirche läßt in manchen Dingen Einzelnen, Communitäten, Diöcesen, Ländern Freiheit. Es ift das echt katholisch, weise, höchst pädagogisch und mütterlich. So handelt sie nach alter Tradition, ja nach dem Beispiele ihres göttlichen Stisters selbst. Durch indiscrete, unnöthige oder kleinliche Anfragen respective darauf erfolgte Entsicheidungen würde diese so kostkare Freiheit eingeschränft.

Es ist also dem Geiste unserer heiligen Kirche entgegen, alles bis ins einzelne durch die höchste Auctorität entscheiden zu lassen. Denn dadurch würde die Entwicklung der kirchlichen Wissenschaftgehemmt, die wissenschaftlich festgestellten Grundsätze würden ihren praktischen Wert verlieren, da sie ja nicht mehr auf die Einzelfälle angewendet werden müßten, wenn alles auctoritativ entschieden wäre.

Die Kirche ahmt auch gerne als gute Mutter die göttliche Vorsehung nach, indem sie eine an sich vielleicht nicht löbliche Gewohnheit fortbestehen läßt, um Schlimmeres zu verhüten, das durch

gewaltsame Abschaffung berselben entstünde.

Hieher paßt eine Stelle aus einem Briefe des heiligen Franz von Sales an die heilige Francisca von Chantal vom 24. August 1621. Sie lautet: "Mein Agent sagt, es sei unrecht, sich nach Kom zu wenden in Dingen, wo es gar nicht nöthig ist; ebenso sagen die Cardinäle, welche der Meinung sind, es gebe Dinge, welche nicht auctoritativ entschieden werden müssen, weil darin Freiheit gelassen ift, und die, wenn sie auctoritativ entschieden werden sollen, die Entscheidung sehr erschweren. Auch der Papst hat es nicht ungern, dass die Gewohnheit manches autorisiert, was er nicht selbst autorisieren will wegen etwaigen Folgen. "Mus diesen Worten ersieht man, dass für den heiligen Stuhl durch indiscrete und unüberlegte Anfragen nur Verlegenheiten entstehen.

Aber auch der Bittsteller selbst hat nicht selten seinen Schritt zu bereucn, wenn die Entscheidung seiner Erwartung nicht entspricht. Der heilige Stuhl hat eben einerseits mehr das allgemeine Wohl im Auge als die Bedürfnisse oder Wünsche Sinzelner, anderseits muß er den Nerv der kirchlichen Disciplin kräftigen, damit er nicht durch zu lare Interpretation oder zu häusige Dispensen erschlasse.

<sup>1)</sup> In Urtert lautet die Stelle so: "Mon solliciteur dit que l'on a tort de recourir à Rome, pour les choses dèsquelles on s'en peut passer; et les Cardinaux l'ont dit aussi; car disent-ils, il y a des choses qui n'ont pas besoin d'être autorisées, parcequ'elles sont loysibles, lesquelles quand on veut autoriser sont examinées diversement; et le pape est bien aise que la coutume autorise plusieurs choses qu'il ne veut pas autoriser lui-même, à cause des consésquences."

So kommt es, dass eine Entscheidung mehr auf Seiten des Gesetzes als der Freiheit steht, was an und für sich und im allgemeinen das Beste ist. Es können aber in einzelnen Fällen disweilen besonderer Umstände halber unüberwindliche Schwierigkeiten entstehen, denen man hätte vorbeugen können, wenn man nicht die höchste Auctorität angerufen hätte.

Zum Schlusse sei noch kurz bemerkt, daß es in foro contentioso, in foro gratioso, in foro externo und interno Fälle genug gibt, in welchen eine Bitte, ein Recurs oder eine Appellation an

ben heiligen Stuhl unumgänglich nothwendig ift.

Beuron. P. Stephan Waldner.

XII. (Celebration, beziehungsweise Vination, ohne nüchtern zu sein.) Die piemontesischen Dörfer M. und G. liegen ungefähr eine Viertelstunde weit auseinander. Eines Sonntags morgens, nachdem ich schon die heilige Messe gelesen und bald nachher selbst gefrühstückt hatte, wurde ich aus M. durch einen Boten zu dem plößlich erkrankten Psarrer von G. gerusen und von diesem ersucht, statt seiner das Hochamt zu singen, da sonst die ganze Psarrgemeinde der Pssicht, eine heilige Messe zu hören, nicht genügen könne. In der That wären seine Psarrsinder, selbst wenn sie sich, um der (dort gleichzeitig beginnenden) heiligen Messe beizuwohnen, nach M. begeben hätten, wahrscheinlich erst nach der heiligen Bandlung in der Kirche dort angelangt, da es bereits zum letzenmale geläutet hatte, die Predigt aber (dortiger Sitte gemäß) erst nach der Communion gehalten und vorher bei den Messe Ceremonien und Gebeten weit flinker und rascher, als Deutsche es gewohnt sind, versahren wurde.

"Idem casus, ichreibt Holzmann, nuper contigit vel saltem contigere potuisset Ridae in mea patria, ubi D. Parochus die festo fuit subito infirmatus et impotens effectus ad illo die celebrandum. Ablegebatur nuncius ad . . . monasterium Ursinense O. S. B. cum precibus, ut mitteretur sacerdos, qui loco Parochi Divina perageret. Sed quoniam nuncius primum circa aut post horam decimam advenerat, omnes sacerdotes jam celebraverant, excepto solo Rmo. D. Praesule ac Abbate Bernardo; qui proinde illico se itineri accinxit et rheda Riedam delatus ibidem ad aram

litavit cum maxima populi aedificatione et solatio."

Tener Abt Bernardus war, weil er das jejunium naturale noch nicht gebrochen hatte, allerdings in der glücklichen Lage, die erbetene Aushilfe leisten zu können; sein geringer Namensgenosse aber hatte, wie gesagt, bereits die Ablution und auch Speise zu sich genommen, als er von der Verlegenheit des Pfarrers von G. in Kenntnis gesetzt wurde, und gab deshalb letzterem unter großem Bedauern eine abschlägige Antwort. Dieser hielt jedoch meine Anschauung für eine rigoristische, und glaubte, im vorliegenden Falle

burfte ich, ohne nüchtern zu sein, ruhig binieren, weil burch das Ausfallen der heiligen Meije dem Volke Aergernis gegeben würde. Dass dieses Aergernis nicht ausbleiben würde, könnte er als Pfarrer besser beurtheilen als ich Fremder, und er gabe mir deshalb den Rath, meine Meinung abzulegen und mich nach der seinigen zu richten. Das Volk begreife nicht, wie das nur auf die einzige Person des Priefters bezügliche Berbot, zu communicieren, ohne nüchtern zu fein. ftrenger sei, als das eine ganze Pfarrgemeinde verpflichtende Gebot, eine heilige Meffe zu hören, und dass dieses lettere vor jenem zurücktreten muffe. "Aber wie", gab ich zur Antwort, "wie kann das Bolf Unftoß baran nehmen, wenn ihm mitgetheilt wird, der Pfarrer fei unversehens durch Krankheit dienstunfähig geworden, und der herbeigerufene Priefter sei, da er den Fall nicht habe voraussehen konnen, nicht nüchtern geblieben und deshalb verhindert, eine zweite beilige Meffe zu übernehmen? Nach meinem Dafürhalten geht auch das Verständnis des Volkes, wenn es richtig belehrt wird, viel weiter, als der Herr Pfarrer annimmt. Uebrigens werden die Bestaesinnten und die weniger Nachdenkenden, wenn vielleicht auch nicht ohne Berwunderung, fo doch, ohne sich viel um das Verständnis der Sache zu bemühen, mit einfachem Glauben für wahr halten, was ihnen gefagt wird." So weit meine Erwiderung. Mein Anerbieten, statt des Hochamtes eine Andacht zu halten, wurde nicht angenommen, und so war ich denn in Ungnaden entlassen. Noch an demselben Tage blätterte ich nicht aus Unsicherheit, sondern zu größerem Trofte in der Moraltheologie von Holzmann und fand in der That außer dem obigen, auch noch folgenden Passus. "Quod si ergo in hoe casu etiam altefatus Rmus ipse antea jam celebrasset, nullus alius sacerdos, qui loco Parochi sacrificaret, mitti potuisset, quia ob sumptam in Missa jam lecta ablutionem nullus amplius erat ieiunus."

Batte indeffen der Bfarrer oder ich felbst mich überzeugen können, dass ohne Zweifel ober auch nur wahrscheinlich durch das Ausfallen der heiligen Meffe beim Bolfe Aergernis entstehen würde, das heißt gravis populi offensio, periculum gravis suspicionis vel dicterii contra sacerdotem, aut periculum, ne plures, quam quam possint et debeant alio se conferre ad audiendam Missam, ex inopinato illo casu ansam sumant cum peccato gravi Missam negligendi" (Lehmfuhl, theol. moral. II. n. 162), jo wäre es mir nicht unerlaubt gewesen, das Hochamt zu singen, ohne nüchtern zu sein, da, was hier als conditio sine qua non vorauszusegen ift, mein defectus jejunii dem Bolke weder bekannt geworden war, noch

leicht bekannt werden fonnte.

Bur Bestätigung des Gefagten habe ich aus Solzmann noch folgende Zeilen anzuführen. "Dices: si oriretur ex non-binatione scandalum in populo. liceret sacerdoti etiam non amplius jejuno celebrare; ergo etiam licebit in casu nostro. Respondetur concedendo in facta hypothesi antecedens et negando consequens. Disparitas est, quia in casu oriundi scandali liceret uti epikia, et mentem ecclesiae interpretari, quod sacerdoti, etsi non amplius jejuno, nolit interdictam esse iteratam celebrationem; siquidem praeceptum de non praebendo scandalo, quum sit juris naturalis, praecepto ecclesiastico de Sacro celebrando a sacerdote jejuno praevalere debet et strictius observari. Secus in nostro casu, in quo nullum intervenit scandalum, quum populus non scandalizetur, si edoceatur, Parochum repente incidisse in infirmitatem, alios vero sacerdotes casum Parochi non praevidentes jam celebrasse. adeoque ob defectum jejunii naturalis sumpta ablutione inductum secundo celebrare non posse, et parochianos ob impotentiam audiendi Missam excusari a peccato, tametsi eo festo Missam non audiant". (Theol.

moral. II. n. 379.)

Alles dieses passt auf meinen Fall. Aehnliche Fälle kommen gar nicht selten vor, und jeder einzelne Fall soll dann scharf ins Auge gefast, untersucht und erwogen werden. Gewöhnlich entsteht durch das Ausfallen der heiligen Messe und der etwa mit dieser zu verbindenden Feierlichkeit nur ein Bedauern über deren Entbehrung. aber kein Mergernis. Sollten auch verschiedene unverständige Landoder Stadtleute, zumal Wirtshaushocker und leidenschaftliche Trinker. badurch veranlasst werden, gegen den Priester zu schimpfen, welcher aus Versehen das jejunium gebrochen hat, so ist das noch längst fein genügender Grund, um von der mehrerwähnten firchlichen Vorschrift abzusehen. Geset aber, es wäre sehr zu befürchten, was ich jett erzählen will; was dann? Ich hörte schon einmal einen argwöhnischen und verleumderischen Menschen sagen, jener Priefter, an dem die Reihe gewesen ware, die Messe zu singen, fühle sich nicht im Stande ber Gnade, und habe deshalb absichtlich beim Spazier= gange im Garten eine Birne gegeffen, um auf diese Beise ohne die neue Todjunde des Gottesraubes am Celebrieren vorbeizukommen. Wo solche Verdächtigungen und üble Nachreden zu befürchten wären, (so leicht wird aber ein solcher Fall nicht vorkommen), da dürfte der betreffende Briefter, um denselben vorzubeugen, sein Misgeschick, wenn möglich, verheimlichen und ruhig die heilige Meffe feiern. Weit leichter kann es, zumal in gewissen Gegenden, sich ereignen. dass zum Beispiel mehrere Landleute, obschon sie bis zur nächsten Ortschaft kaum eine halbe Stunde zu gehen brauchten, um dort die heilige Messe zu hören, dieses dennoch unterlassen, also schwer dadurch fündigen wurden, wenn im eigenen Dorfe die erwartete heilige Meffe ausfiele. Auch in diesem Falle dürfte, wenn ein anderer burchaus nicht zu haben wäre, ein sacerdos non jejunus die heilige Meffe lesen. Ich setze voraus, das der desectus jejunii dem Volke weder bekannt wäre, noch leicht bekannt werden könnte. Freilich habe ich wiederholt Priester bemerkt, die, vidente populo, die Ablution nahmen und später doch das Hochamt sangen. Das war verkehrt, obschon das Volk glaubte, "im Nothfalle" (und als einen solchen betrachtete es glücklicherweise jedesmal den vorliegenden Fall) dürste es wohl geschehen. Und sollte dann später einem andern Priester in unsreiwilliger Zerstreuung etwas Achnliches zustoßen, so wird es ihm sicher nicht leicht sein, kein Aussehen zu erregen, wenn er die mit seinem Gewissen übereinstimmende richtige Praxis besolgen, das heißt nicht binieren will.

Chrenbreitstein.

Rector Bernard Deppe.

XIII. (Schwere Untlage eines Pfarrers vor seinem Decan.) Sulla erscheint vor bem Decan Brudens und flagt feinen Bfarrer Martellus folgendermaßen an: "Unfer herr Pfarrer hat mich und meine Familie schwer gekränkt. Denken Sie nur, Herr Decan! er hat meinen verftorbenen, 28 Jahre alten Bruder Johann, ber nicht so gang recht war, weiß beerdigt bei ben kleinen Rindern, und ihm kein Seelenamt gehalten, nicht einmal eine heilige Messe für ihn gelesen, obgleich ich ihn wiederholt bringend barum gebeten habe." Darauf Prudens: "Ist Ihr Bruder früher in die Schule gegangen?" Sulla: "Nein! Der Herr Lehrer hat ihn nicht brauchen können." Prudens: "Also ist er kindisch gewesen?" Sulla: "Ja, er hat darum auch einen Vormund gehabt." Prudens: "Dann hat Euer Pfarrer ja ganz recht gehandelt." Sulla: "Es hat uns allen aber doch sehr wehe gethan und uns arg geniert, und der Herr Lehrer hat auch gesagt, weil ber Pfarrer bem Johann die lette Delung gegeben habe, hatte er ihn auch bei den Erwachsenen beer= digen und brei Opfer mit Seelenamtern für ihn halten durfen." Brudens: "hat der herr Pfarrer ihm denn wirklich die lette Delung gespendet?" Sulla: "Ja!" Prudens: "Nun, man fann auch Kindern Die lette Delung spenden." Sulla: "Ich sehe schon, Sie helfen halt jum Pfarrer, und doch hat er meinen Bruder felig auch einmal "Hanni" gesagt, das kann ich ihm nie mehr vergessen und die Meinen auch nicht; denn der frühere Pfarrer hat ihm immer "Johann" gejagt." Prudens: "Und wie habt Ihr ihm gesagt?" Sulla: "Ja, wir haben ihm "Hanni" gejagt." Prudens: "Co, jo! ich will mit dem Herrn Pfarrer über Ihre Klagen sprechen." Bas ift nun von dem Verfahren des Martellus zu halten 1. bezüglich der fraglichen Beerdigung, 2. bezüglich der Spendung des heiligen Sacramentes ber letten Delung, und was hat ihm wohl 3. Prudens noch ans Herz zu legen?

Ad 1. Ist Johann wirklich perpetuo amens gewesen, so hat Martellus rite et recte gehandelt. Parvuli defuncti distingui possunt in tres classes: 1° in non baptizatos, 2° in illos. qui usus rationis capaces fuerunt, et 3° in illos, qui ante usum rationis defuncti sunt. Sub his perpetuo amentes, septennio majores com-

prehenduntur. De Herdt tom. 3. n. 270.

Ad 2. trifft das ad 1. Gesagte zu, so durste Martellus dem Johann die lette Delung nicht spenden. Subjectum hujus sacramenti sunt omnes et soli homines peccatores de vita periclitantes.. Hinc hujus sacramenti capaces non sunt pueri ante usum rationis, nec perpetuo amentes, qui nulla peccata actualia commiserunt. Gury. Nun ist es aber möglich, das Martellus darüber im Zweisel war, ob Johann einmal zurechnungsfähig gewesen und sündigen konnte, und deshalb durste er ihm bedingungsweise die heilige Delung spenden. In dubio de capacitate conseratur sacramentum sub conditione. S. Lig.

Ad 3. Nachdem Martellus aber einmal die heilige Delung dem Johann gespendet, durste er ihn auch bei den Erwachsenen und nach deren ritus beerdigen und selbstwerständlich die gewünschten Seelensämter halten, weshalb ihm Prudens brüderlich nahelegen wird, dass er gesehlt habe, indem er so großen Anstoß erregte, ohne dass er dazu durch eine kirchliche Vorschrift genöthigt gewesen wäre. Prudens wird ihn überdies darauf ausmerksam machen, dass einem Pfarrer manches nicht zustehe, was Laien ohne Anstand thun können. Der frühere Pfarrer hat priesterlichen Takt bewiesen, indem er dem armen "Hanni" seinen schönen Namen Johann gab. Ja, das katholische Volk beobachtet seine Priester sehr scharf; möchten sie darum das so wahre Wort nie vergessen: nugae in ore laicorum nugae sunt. in ore clericorum blasphemiae.

Rell am Andelsbach.

Q. Löffler, Pfarrer.

XIV. (Festum expectationis partus B. M. Virginis.) Die heilige Abventszeit erinnert an das Verlangen und die Sehnsucht der Heiligen und Gerechten des alten Bundes nach der Ankunft Christi. Passend feiert deshalb die Kirche am Schlusse des Abventes das Andenken an die Erwartung der Geburt Christi von Seiten seiner heiligen Mutter nach der Verkündigung des Engels, das festum expectationis partus B. M. V. am 18. December.

Dieser Gebenktag der allerseligsten Gottesmutter ist die Krone des Abvents, reich an herzlicher Andacht und frommer Betrachtung; er stellt uns vor Augen die Adventsandacht der heiligen Jungfrau Maria. Je mehr das hohe Weihnachtssest nahet, umso froher und ausdrucksvoller wird die kirchliche Adventsseier. Insbesondere werden die sieben Tage von der Vigilie des Festes, anfangend am 17. December, dem Tage, welcher dem genannten Muttergottesseste vorangeht, in der liturgischen Feier ausgezeichnet. An diesen Tagen werden zum Magnificat die großen Antiphonen gesungen, welche in wahrhaft majestätischen Anrufungen auf erschöpfende Weise darlegen, was der kommende Erlöser der Menscheit sei, nämlich die ewige Weisheit,

uns wieder zu zeigen den rechten Pfad; Adonai, der Heerführer, uns herauszuführen aus Blindheit und Finsternis; die Wurzel Jesse, aus welcher ein neues Keich auswächst gegenüber den irdischen Welt-mächten; der Schlüssel Davids, der alles schließt und öffnet und unsere Bande löst; der Aufgang und die Sonne der Gerechtigkeit, zu erleuchten die im Schatten des Todes Sitzenden; der König der Völker und der Eckstein, auf dem die Kirche sich ausbaut; der Emanuel (Gott mit uns), der bei seiner Kirche ewig bleibt, um alle zu retten." Binterim (Denkwürdigkeiten 6, 49) macht darauf ausmerksam, dass die Ansangsbuchstaben der sieden großen Antiphonen, wenn man von der letzten zur ersten aussteigt, das Wort: Ero cras ("morgen werde ich erscheinen") bilden. Auch die Volksandacht hat stets den großen und reichen Inhalt dieser Antiphonen fromm betrachtet; schön thut dieses das solgende Kirchenlied, welches seit Iahrshunderten im Advent gesungen wird:

"Herr, sende, den Du senden willst, Durch den Du allen Jammer stillst, Der uns, Dein Bolk, von Sünd' und Schmach, Bon Tod und Teufel retten mag, Der bricht das Joch mit mächt'ger Hand Und führet ins gelobte Land.

D Weisheit aus des Höchsten Mund, Die sich vom Anbeginn that kund, Die rings von End' zu Ende reicht, Die alles ordnet mild und leicht, So reich an Rath und stark zur That. Komm, lehr' uns Deiner Borsicht Pfad.

O Adonai, starker Gott, Der Frael filhet aus der Noth, Erschien im Dornbusch wunderbar, Gab sein Gebot auf Sina klar. O Gott vom Himmel Dich erbarm', Komm, reich' zur Hilf' uns Deinen Arm.

D Burzel Teffe, Jesu Christ, Den Bölkern Du zum Zeichen bist, Bor dem die Fürsten schweigend steh'n, Bor dem die Heiden kniend sleh'n. O komm, o komm mit Deinem Licht, Errett' uns, herr, und zögere nicht!

D Schlüffel Davids, Herrscherstab In Ifrael, o komm herab! Du öffnest. Niemand schließet zu. Wer öffnet, was geschlossen Du? Komm, führ' aus Kerker, Tob und Nacht, Wohin die Sünd' hat uns gebracht.

Des ew'gen Lichtes Ebenbild, Du Sonne der Gerechtigkeit. Komm, leucht' in dieser Dunkelheit! Komm, zeig' uns, Herr, Dein Angesicht, Lass strahlen bald Dein Gnadenlicht!

D Bölkerfürst, mit Herz und Mund, So heiß ersehnt vom Erdenrund, D Eckstein, der versöhnend eint, Was sich geworden fremd und feind. Zerbrich des Teufels Tyrannei, Komm, schaff' Dein Bild, den Menschen, neu!

D Gott mit uns, Emanuel!
Du Fürst des Hauses Israel,
Der, die Erwartung aller Welt,
Gesetze gibt, Gerichtstag hält.
Der Bölker Hirt und Heiland Du,
D komm und führ' Dein Reich uns zu!"

Die großen Antiphonen werden beim Magnificat eingeschaltet, weil Maria es ist, welche den erhabenen und in diesen Antiphonen angeredeten Messias uns geboren hat. Daher wird auch die allerseligste Jungfrau im Advente besonders geehrt und ist für die letzen neun Tage die sogenannte Korate-Messe besonders privilegiert. Bas diese Antiphonen an großen Gedanken enthalten, das stellt vor Augen der Gedenktag der seligsten Jungfrau am 18. December.

In diesem Feste wird die heilige Jungfrau und Gottesmutter Maria dargestellt als das Borbild der erhabensten Adventsandacht für die Gläubigen. So innig und gesammelt, so betend und betrachtend, so sehnsüchtig und bußfertig, so liebeglühend und opferbereit als die heilige Mutter der Gnade sollen wir warten auf die Ankunst des Herrn. Nach einer Bestimmung des Concils von Toledo im Jahre 656 wurde in Spanien das Fest Maria Berkündigung, welches in der römischen Kirche stets am 25. März geseiert wurde, auf den 18. December gesett. Als in der Folge die Kirche Spaniens in der Feier des Festes Maria Berkündigung sich an die römische Praxis anschloss, wurde auf den 18. December ein Fest von der Erwartung der Geburt Christi angeordnet, welches vom Papste Gregor XIII. im Jahre 1573 gutgeheißen und durch spätere päpstliche Decrete auch für andere Länder gestattet wurde.

Die heilige Adventszeit ist ganz besonders die Zeit Unserer Lieben Frau, die den Erlöser der Menschheit gleichsam entgegenträgt, die als die zweite Eva gleichsam das Verlangen des ganzen Menschen= geschlechtes nach dem Heilande in ihrem Herzen vereint. Inniger sollen wir im Advente unsere Mutter lieben, anrusen und verehren. So liegt es im Sinne der heiligen Kirche, welche in so manchen Antiphonen der Adventszeit auf Maria hinweist und die lieblichen Korate-Wessen zur Zeit der Morgendämmerung seiert. In Maria ist die Morgenröthe der Erlösung erschienen, und so ist der Advent

auch die Morgenröthe des kirchlichen Jahres.

Das Muttergottesfest am 18. December ift gang erfüllt von frommer heiliger Adventsandacht. Die allerseligste Jungfrau, die Königin der Patriarchen und der Propheten, erwartete mit höchstem Berlangen und Sehnen die Geburt des Heilandes. In den Offenbarungen der hl. Mechtildis und der hl. Brigitta wird gesagt, dass das Verlangen Maria die Sehnsucht sämmtlicher Patriarchen und Bropheten übertroffen habe. Sie verbrachte diese Zeit in bangem, tiefem Schweigen, im Gebete; im Magnificat tritt einmal die innere. verborgene Liebe und Begeisterung zu Tage; aber sie frohlockt in Gott, ihrem Beilande. Unter Gebet, Schweigen und Sammlung voll= bringt und vollendet fich im Menschen das heilige Wirken der gottlichen Gnade nach dem Gesetze der stillen Allmählichkeit organischer Entwicklung. Bei aller Sammlung erfüllt Maria die Ansprüche bes thätigen Lebens, wie Gott es will. Sie eilt über das Gebirge zu Elisabeth, um ihr zu dienen; sie macht die lange beschwerliche Reise nach Bethlehem, dem Rathschlusse Gottes gehorsam.

Die seligste Jungfrau verlangte nach dem Tage, dessen Andenken wir am heiligen Weihnachtsseste feiern; sie sehnte sich darnach, der Welt den Heiland zu zeigen und zu schenken. Sie verlangte auch für sich darnach, das Antlitz Issu zu sehen, ihm zu huldigen, mit ihm zu reden, mit ihm zu verkehren und in diesem Verkehre immer vollkommener zu werden. "Wir wollen Issum sehen", sprachen die Heiligken Zungfrau, dass er uns ein herzliches Verlangen gebe, Issum zu sehen in diesem zeitlichen Leben durch lebendigen Glauben, durch frommes Gebet, durch treue Nachfolge, nach dem Tode ihn zu sehen von Angesicht zu Angesicht! So lehrt uns auch die Kirche beten zur heiligen Gottesmutter: "Zeige uns nach diesem Elende Issum,

Die gebenedeite Frucht Deines Leibes!"

Darfeld. Dr. Heinrich Samson.

XV. (Muss der Eleriker auf Anstand und Vildung Gewicht legen?) Wenn Jemand Allen Alles werden soll, so gewiss der Priester. Der Priester ist für das Volk da und muss mit dem Volke verkehren und reden können. Er soll es aber auch verstehen, mit den höheren Ständen umzugehen, um auch dort im Interesse der Religion Einfluss zu gewinnen. Darnach richtet sich die Erziehung des Clerikers. Darum hat auch das Concil von Trient (22. Siz.) den Clerikern "die heilige Pflicht" ans Herz gelegt,

"daß sie in ihrer Kleidung und Haltung, in Gang und Rede, wie in ihrem ganzen Wesen und Auftreten würdevoll seien." Und selbst die heilige Schrift, jenes ernste Buch der Weisheit, hat es schon in den ältesten Zeiten nicht verschmäht, Regeln des Anstandes zu geben; man beachte unter anderen nur Stellen wie folgende: Prov. 17, 24; 18, 13. Ecli. 19, 26. 27.; 20, 7. 8.; 21, 23. 26. 27. 29.; 31, 12.—14. 17.—21.; 32, 10.—13. u. v. a.

Es unterliegt also gar keinem Zweifel, dass auch auf äußere Politur, auf angenehme Umgangsformen großes Gewicht zu legen ift. Fehlen dem Geiftlichen Diese, so barf man fich nicht wundern, wenn er zurückgesett, oder gar gemieden wird. Es gilt ja gerade vom Clerus der Sat, dass die Menschen ihr Augenmerk auf ihn gerichtet halten. (Bgl. I. Cor. 4, 9.) Ebenso ist es aber auch wohl jedermann klar, dass gerade bieser Bildungsfactor dem Cleriker so manchen Zutritt in die höhere Gesellschaft eröffnet und hier nicht nur ihm selbst persönliche Sympathien erwirbt, sondern zugleich auch dem ganzen Stande eine höhere Achtung und größere Zuneigung in jenen Rreisen gewinnt. Allerdings durfen diese Etikettsformeln nicht in affectierte Beziertheit ausarten, und nie darf der Briefter in seinem weltlichen Gebaren seiner geistlichen Würde auch nur im Beringften etwas vergeben. Er foll fich ja bloß mit offenem Freimut und wahrer Natürlichkeit als akademisch gebildeter Mann in Sprache und Benehmen bewähren, er soll zeigen, dass er nicht nur in den verschiedenen Wissenszweigen, sondern auch in Takt und Anstand auf der Höhe der modernen Zeit zu stehen weiß und darum im Umgange mit weltlichen Bürdenträgern ober in feiner Salongesell= schaft durchaus nicht in Verlegenheit zu kommen braucht.

Tugend und Frömmigkeit sind zwar an sich schon überaus kostbare Perlen, trägt man sie aber durch eine gute Gesittung in kunstreicher Fassung, dann wird der Wert des Geschmeides noch erhöht und das Edle wird gefällig, liebenswürdig und zur Nachahmung einladend. "Bei wie vielen kann doch unsere Ungezwungenheit, gepaart mit Zurückhaltung, geadelt durch Sittsamkeit, Vorurtheile wider die Tugend zerstreuen und Verlangen nach dem erwecken, was ihnen bisher als rauh und dufter galt!" (A. v. Dog, Gedanken und Rathschläge). Nur auf diese Weise wird es dem Priefter gelingen, sich wie bei Gott, so auch bei den Menschen beliebt zu machen, was der heilige Geift im Buche Ecclesiasticus 45, 1. von dem Führer des Volkes mit den Worten rühmt: "Dilectus Deo et hominibus." Ist aber dieses Ideal erreicht, hat der Priesterstand auch vor dem Forum des Weltbürgerthums durch eine sormelle Wohlerzogenheit an Achtung und Ansehen gewonnen, dann dürfte es so mancher Familie besseren Standes viel leichter fallen, freundschaftlichere Beziehungen und eine gedeihliche Wirksamkeit auch in diesen Kreisen zu entfalten.

Man ist gewohnt, dieser Frage wenig Beachtung zu schenken, doch mit Unrecht. Blicken wir nur auf das Musterbild, welches sich uns aus dem Leben und der Lehre Christi darbietet, so kann uns hiebei das richtige Verftändnis für das Wesen und die Tragweite dieser bedeutungsvollen Frage nicht mehr verschlossen bleiben; man vergleiche diesbezüglich nur einige Stellen der neutestamentlichen Bibel zum Beispiel Phil. 4, 5. 8.; Rom. 12, 10. 13. 15. 18.; 13, 7.; Luf. 14, 8.—11.; 22, 26.; Matth. 5, 39.—42.; 10, 16.; 11, 29.; 20, 27. 28. Gerade unser Stand soll aber in jeder Beziehung Chriftus, unserem oberften Priefter, ahnlich werden, ber bei aller Armut doch nicht auf seinen königlichen Geburtsadel verzichtet und sich bei all seiner Demuth doch höchst würdevoll als wahrer Mensch unter den Menschen bethätigt hat; sicherlich hat aber dadurch unser göttlicher Lehrmeister die Früchte seiner Wirksamkeit nicht schmälern oder an echter Popularität etwas einbüßen wollen.

Ziehen wir also kurz den Schluss: Wir mussen uns ernstlich nach dem gott-menschlichen Beispiele bestreben, in Wahrheit "allen

alles zu werden." (I. Cor. 9, 22.)

St. Bölten.

Jos. M.

XVI. (3nr Absolutio a censuris Papae reservatis.) In Betreff der Absolution von papstlichen Reservatfällen ist am 16. Juni 1897 von der Congregatio s. Officii eine wichtige Entscheidung erfloffen. Wir theilen Dieselbe vollständig mit und werden einige Bemerkungen anschließen.

Ein französischer Bischof unterbreitete dem römischen Stuhle

folgendes:

Ex decreto s. Inquisitionis 23. Junii 1886 cuilibet confessario directe absolvere licet a censuris etiam speciali modo s. Pontifici reservatis, in casibus vere urgentioribus. in quibus absolutio differri nequit absque periculo gravis scandali vel infamiae, iniunctis de iure iniungendis, sub poena tamen reincidentiae in easdem censuras nisi saltem infra mensem per epistolam et per medium confessarii absolutus recurrat ad s. Sedem.

Dubium tamen oritur pro casu quo nec scandalum nec infamia est in absolutionis dilatione, sed poenitens censuris papalibus innodatus in mortali diu permanere debet, nempe per tempus requisitum ad petitionem et concessionem facultatis absolvendi a reservatis; praesertim cum theologi cum s. Alphonso ut quid durissimum habeant pro aliquo per unam vel alteram diem in mortali culpa permanere.

Hinc post decretum 23 Junii 1886, deficiente hac in

quaestione theologorum solutione, quaeritur:

1. Utrum in casu, quo nec infamia nec scandalum est in absolutionis dilatione sed durum valde est pro poenitente in gravi peccato permanere per tempus necessarium ad petitionem et concessionem facultatis absolvendi a reservatis, simplici confessario liceat a censuris s. Pontifici reservatis directe absolvere, iniunctis de iure iniungendis, sub poena tamen reincidentiae in easdem censuras, nisi saltem infra mensem per epistolam et per medium confessarii absolutus recurrat ad s. Sedem?

2. Et quatenus negative, utrum simplex confessarius indirecte eundem poenitentem absolvere debeat, eum monens ut a censuris directe in posterum a superiore absolvi curet vel apud ipsum revertatur, postquam obtinuerit facultatem a reser-

vatis absolvendi?

Die Congregatio s. Officii gab hierauf am 16. Juni 1897 folgende Entscheidung:

Ad I. Affirmative, facto verbo cum Ssmo.

Ad II. Provisum in primo; welche Entscheidung dann vom Bapfte am 18. Juni bestätigt wurde.

#### Bemerkungen:

1. In früherer Zeit galten in Betreff der Absolution von päpftlichen Reservaten folgende Grundsätze:

a. War es dem betreffenden Ponitenten unmöglich, personlich nach Rom zu kommen, so konnte er vom Bisch of absolviert werden.

b. War es ihm unmöglich, auch nur zum Bischof zu kommen, so konnte er von jedem Beichtvater absolviert werden und zwar:

a. ohne irgend eine weitere Verpflichtung, wenn er für immer oder wenigstens für sehr lange Zeit (d. i. 5 Jahre und darüber) verhindert war;

β. mit der Verpflichtung cessante impedimento se sistendi Superiori, wenn das Hindernis nur ein zeitweiliges, das heißt

höchstens auf 5 Jahre dauerndes war.

- 7. War das Hindernis nur ein augenblickliches, das heißt für einige Tage dauerndes und bedurfte er dringend der Lossprechung, so konnte er in directe absolviert werden, natürlich mit der Verpflichtung, sich die directe Lossprechung später zu verschaffen. Man sieht leicht ein, dass es oft sehr schwer war zu entscheiden, ob dies oder jenes als hinreichendes Hindernis gelten könne oder nicht. Daher wurde schon damals von Moralisten empsohlen, drieflich die Sache abzumachen, respective die nöthige Facultät sich zu erbitten. Besonders entwickelte sich diese Praxis nach dem Erscheinen der Bulle: Apostolicae sedis vom Jahre 1869, durch welche bekanntlich das Censuren-Wesen geregelt wurde.
  - 2. Von einschneibender Bedeutung war aber das Decret der Inquisitions-Congregation vom 23. Juni 1886. Folgende zwei Dubia waren nämlich der genannten Congregation unterbreitet worden:
- I. Ob man noch ruhig sich an die Meinung halten könne, dass die Lossprechung von Reservatfällen, auch von solchen, welche speciali modo dem Papste vorbehalten sind, an den Bischof oder

an jeden verordneten Priester devolviere, wenn der Pönitent sich in der Unmöglichkeit befindet, persönlich nach Rom zu gehen?

II. Im Falle diese erste Frage verneinend beantwortet wird, ob man wenigstens schriftlich nach Rom recurrieren müsse, um die facultas absolvendi zu erhalten, ausgenommen es handelt sich um eine Lossprechung in Todesgefahr?

Die Entscheidung lautete:

Ad I. Attenta praxi S. Poenitentiariae, praesertim ab edita Const. Ap. s. m. Pii PP. IX. quae incipit: Apostolicae Sedis,

negative.

Ad II. Affirmative; at in casibus urgentioribus, in quibus absolutio differri nequeat absque periculo gravis scandali vel infamiae, supra quo conscientia confessariorum oneratur, dari posse absolutionem, iniunctis de iure iniungendis, a censuris etiam speciali modo S. Pontifici reservatis; sub poena tamen reincidentiae in easdem censuras, nisi saltem infra mensem per epistolam et per medium confessarii absolutus recurrat ad s. Sedem.

Daraus ergibt sich:

a. Die Unterscheidung von impedimentum perpetuum, diuturnum & momentaneum hat keinen praktischen Wert mehr, weil man nicht mehr ruhig und sicher lehren darf, dass beim Vorhandensein solcher Hindernisse die facultas absolvendi an den

Bischof oder an den einfachen Beichtvater devolviere.

b. Dafür aber wird dem Beichtvater die Erlaubnis gegeben, in dringenden Fällen zu absolvieren, jedoch mit der Verpflichtung, sich innerhalb eines Monates nach Kom zu wenden, widrigenfalls der Pönitent aufs neue derselben Censur verfällt. Diese Absolution ist eine directe und das recurrere ad. s Sedem geschieht nicht, um noch einmal die Lossprechung zu erhalten, sondern um die Beisungen des heiligen Stuhles, respective der Pönitentiarie, entgegen zu nehmen. Auch kann der Beichtvater statt direct nach Kom auch zunächst an seinen Ordinarius sich wenden. Hat derselbe die nöthigen Facultäten, so bildet er ohnedies ein= und dasselbe Tribunal wie Kom, hat er dieselben nicht, so wird der Ordinarius die Sache nach Kom seiten.

3. Zu diesem wichtigen Decrete erflossen im Laufe der Jahre weitere Erklärungen. So wurde durch eine Entscheidung der Inquisitions-Congregation de dato 17. Juni 1891 folgendes bestimmt:

a. Die Entscheidung, man könne nicht mehr ruhig und sicher lehren, dass in dem Falle, wenn der Bönitent in der Unmöglichkeit sich befindet, persönlich nach Rom zu gehen, die facultas absolvendi an den Bischof oder an den Beichtvater devolviere, gelte auch dann, wenn es dem Bönitenten für immer unmöglich ist, persönlich nach Rom zu kommen (quando poenitens perpetuo fuerit impeditus personaliter Romam proficisci).

b. Die Clausel sub poena tamen reicidentiae gelte nicht nur bei der absolutio a censuris et casibus speciali modo S. P. reservatis, sondern auch in absolutione a censuris et casibus simpli-

citer Papae reservatis.

c. Wurde Jemand in Todesgefahr von päpstlichen Reservaten absolviert, so besteht eine obligatio se sistendi Superiori recuperata valetudine nur dann, wenn er absolviert wurde a censuris speciali modo reservatis, nicht aber wenn er absolviert wurde a censuris simpliciter Papae reservatis. Handelt es sich aber um censurae speciali modo reservatae, dann besteht diese Verpstichtung ebenfalls sub poena reincidentiae in éasdem censuras, wie eine Entscheidung

vom 13. Jänner 1892 besagt.

4. Für die Praxis ift nun das neue, an erfter Stelle mitgetheilte Decret von weitgehender Bedeutung. Bisher war dem Beichtvater von papstlichen Reservatfällen direct zu absolvieren nur erlaubt in casibus vere urgentioribus, das heißt besonders in Fällen, in welchen die Verschiebung der Lossprechung scandalum ober diffamatio zur Folge gehabt hätte; durch dieses neue Decret wird diese Befugnis auch ausgedehnt auf alle Fälle, in welchen es dem Pönitenten valde durum est in gravi peccato permanere. Wie der heilige Alphons bemerkt, kann es aber für Einzelne schon guid durissimum sein, auch nur den einen oder den andern Tag in dem Zustande ber schweren Sünde bleiben zu muffen. — Infolge dieses Decretes wird bei päpstlichen Reservatfällen nunmehr eine indirecta absolutio wenig Anwendung finden, weil es ja dem Beichtvater erlaubt ift. direct zu absolvieren in allen Fällen, in welchen die Ertheilung der Absolution entweder dringend nothwendig ist, damit ein Aergernis oder Diffamatio vermieden werde, oder auch nur sehr wünschenswert und nütslich erscheint, weil es von dem Bönitenten sehr hart empfunden würde, längere Zeit im Zustande der schweren Sünde zu verbleiben.

5. Dies alles gilt in Bezug auf peccata propter censuram Papae reservata. Peccatum sine censura Papae reservatum ist ohnedies nur die falsa accusatio sollicitationis — ob auch für diese letzere Sünde dieser modus directe absolvendi gelte, ist mir nicht flar. Sabetti S. J. sagt in seinem Compendium Theol. mor. n. 842: "Pro peccatis sine censura reservatis videtur idem valere ex declaratione S. Officii d.d. 7. Nov. 1888." Aber wie ist für diesen Fall die clausula zu verstehen: sub poena tamen reincidentiae in easdem censuras, da hier eine eigentliche censura nicht vorliegt? Mögen also die Gelehrten diese Frage entscheiden, pro praxi wollen wir bemerken, dass man ja in diesem Falle, wenn die Noth drängt, immerhin noch indirect (wie früher in allen Fällen) absolvieren kann.

6. Es ist wohl kaum nothwendig zu bemerken, dass durch die erwähnten Entscheidungen die bischöflichen Reservatfälle nicht berührt werden. Für die Frage, in welchen Fällen man von diesen directe absolvieren kann, gelten die speciellen Bestimmungen der

betreffenden Diöcese; für jene Fälle, in welchen man nicht direct absolvieren kann, aber doch die Noth drängt, wird hier auch in Zukunst die absolutio indirecta Anwendung sinden.

Salzburg. Dr. Ign. Rieder, f. f. Theologie-Professor.

# Literatur.

## A) Neue Werke.

1) Die katholische Kirche unserer Zeit und ihre Diener in Wort und Vild. I. Band: Kom. Das Sberhaupt, die Einstichtung und die Verwaltung der Gesammtliche. Unter Mitwirkung hervorragender Fachgenossen bearbeitet von Msgr. Paul Maria Baumgarten, P. Salvatore Brandi S. J., Msgr. James A. Campbell, Msgr. Charles Daniel, P. Pie de Langogne O. Min. Capp., Doctor John Prior, Dechant Ruschef Antal, Msgr. Franz Maria Schindler, Msgr. Charles de T' Serclaes, Msgr. Anton de Waal. Mit einem Farbenbilde, 60 Taselbildern und circa 1100 vollseitigen und kleineren Bildern im Text. Herausgegeben von der Leo-Gesellschaft in Wien. Wien, I., Singerstraße 8. Verlag der Leo-Gesellschaft. Erscheint in 30 Heften à 60 fr. — 1 M. Zu beziehen durch jede Buchhandlung. Das I. Lieferungsheft wird auf Wunsch zur Ansicht versandt.

Schon das Erscheinen des Prospectes und der ersten Rummer dieses epochemachenden Werkes rief in allen katholischen Kreisen das lebhafteste Interesse wach. Und doch mochte vielleicht mancher im Stillen sich densen: Der Ansang zwar verspricht mir viel; allein das wirklich Gute bewährt sich in der Dauer. Schien es ja fast unmöglich, daß bei der Großartigkeit des Unternehmens nach jeder Nichtung hin die Fortsetzung dem Beginne ebenbürtig bliebe. Und doch hat dies die thätige Mithilse der geistreichsten, competentesten Gelehrten und der fähigsten Künstler ermöglicht: Die bisseherigen Lieferungen beweisen es. Und wer ansangs gezaudert mit dem Tribute seiner Anerkennung, der zollt ihn jetzt um so freigebiger und reichlicher.

Das ganze Wert in seiner großartigen Auffassung und vollendet künstlerischen Durchsührung, welche, wie die bislang der Redaction zugesfandten 11 Hefte darthun, die höchsten Anforderungen nicht nur befriedigen, sondern übertreffen, ist auf drei Bände berechnet. Der 1. Band hat die Aufschrift: "Rom. Das Oberhaupt, die Einrichtung und Verwaltung der Gesammtkirche". Der 2. Band soll behandeln den Stand der Kirche und des Clerus in jenen Ländern zumal, in welchen dieses Wert in der Originalssprache erscheint. Der 3. Band wird eine gedrängte Darstellung der heutigen Verhältnisse der Gesammtkirche bieten.

Die ersten 5 Hefte befassen sich aufs eingehendste mit der Person und Wirtsamkeit unseres glorreich regierenden Papstes Leo XIII. Nach einer tieftheologischen, dabei aber gemeinverständlichen Einbegleitung: "Der Papst als gottbestellter Borsteher der Gesammtkirche" aus der gewandten Feder des berühmten Schriftstellers und Redacteurs der "Civiltà catholica", P. S. Brandi, malt uns der bestbekannte Biograph des großen Papstes,

Msgr. Ch. de T' Serclaes, ein meisterhaftes farbenprächtiges Porträt Leos. In äußerst anziehenden und lieblichen Zügen, höchst intereffant bis ins fleinfte Detail, gibt er uns eine vietatvolle Schilderung der Ehrfurcht und Liebe einflöffenden Berfonlichkeit des greifen Lenkers der Rirche und feiner priefterlichen, einfachen Lebensweise. Geradezu bezaubernd ift das forgen= und segenvolle Wirken des Gefangenen im Batican gezeichnet, sein nie raftendes Gebet, sein nimmer rubendes Arbeits- und Opferleben, das nur unterbrochen wird von den paar Stunden nöthigsten Schlafes und der feltenen Erholung in den Garten des Baticans: wir folgen gleichsant Schritt für Schritt bem Papfte in feinem täglichen Leben vom Morgen= bis zum Abendgebet. Brachtvolle Illustrationen des Künstlers Schuhmacher. eines Mannes von ebenso feinem Geschicke, als technischem Berftandniffe, erheben den Tert zur natürlichen Wirklichfeit. Ergreifend ift die Darftellung der trüben Zeitverhältniffe, unter denen unfer großer Papft den Thron bestieg, um als "Nachsolger vom Kreuze", als "Licht vom Himmel" zu glänzen in der Gloriole des Weisen und Friedensfürsten auf dem Papst= throne. Der durch seine culturgeschichtliche Thätigkeit speciell auf dem Gebiete des chriftlichen Alterthums weltbekannte Siftoriker und Archäologe Msgr. de Waal, Rector des Campo Santo, hat darin neuerdings gezeigt, dass er immer mit geübtem, klaren Blide ben Gang ber großen Weltereigniffe verfolgt. Aufs lebhafteste fesselt unser Innerstes die trot aller Kurze erschöpfende, licht- und geistvolle Abhandlung über die weltbewegende Thätigfeit Leos in feinem die Zeitschäden tief erfassenden und umgestaltenden claffischen Rundschreiben aus dem beredten Munde des als Theologen und Socialpolitiker hochgefeierten Prodecans der theologischen Facultät in Wien, Brälaten Fr. M. Schindler. Neue Ueberraschungen bietet Msgr. Charles Daniels gediegene Studie über die unermüdlichen Bestrebungen Leos zur Wiedervereinigung der getrennten Kirchen mit der Mutterfirche zu Rom. sowie für die Ausbreitung des Reiches Gottes auf Erden. Msgr. P. M. Baumgarten, längft in den weitesten Rreifen rühmlichst bekannt durch seine allseitigen, raftlosen Arbeiten auf den mannigfachsten Wiffensgebieten, zeichnet in marfanten Bugen Leos unfterbliche Berdienste um Runft und Wiffenschaft durch Errichtung von Gelehrtenschulen und Förderung historischer Forschung: ein Lieblingsthema des in allen einflusreichen Kreisen Roms bekannten Monfignore.

Zugleich beginnt im 5. Hefte der 2. Abschnitt dieses monumentalen Werkes: Die Hierarchie. Unmittelbar nach dem heiligen Bater und dessen hohem Senat sind die Cardinäle. So erfahren wir im 5. und den folgenden Heften nach einer trefslichen Auseinandersetzung über die kirchliche Institution der Cardinäle, deren Rangunterschied, Wahl, Tracht, Arbeitöseld und Thätigkeit bei der Papstwahl (höchst fessende Einzelnheiten) trefsliche Lebensbilder der 23 Cardinäle in curia, sowie kurze Lebenssskizzen der 36 Cardinäle extra curiam: welch herrliche Gallerien hochverdienter und hochgelehrter Männer der Arbeit und des Gebetes. Im 8. und 9. Hefte folgen dann die lateinischen und orientalischen Patriarchen; daran schließen sich die Primaten, die Erzbischöse, die Metropoliten, die Bischöse, die Brälaten

nullius dioeceseos mit bischöflichen Abzeichen, Ordens= und Religions= genossenschaften, die Ritterorden, mit denen das 11. Heft schließt; weitere

Lieferungen find bisher ber Redaction nicht zugegangen.

Ein überaus schmeichelhaftes Anerkennungsschreiben Seiner Eminenz des Fürsterzbischofes Cardinal Schönborn rühmt in gebürender Weise die hohen Berdienste der Leo-Sesellschaft zum Zustandekommen der deutschen Ausgabe. Zu wiederholtenmalen wurde der Redactionsausschuss von Seiner Heilgkeit huldvollst in Privataudienz empfangen. Auch dem sür die deutsche Ausgabe verantwortlichen Redacteur Msgr. P. M. Baumgarten ist ein sehr ehrendes, huldvolles Schreiben von Sr. Eminenz Cardinal Jacobini zugegangen. Se. Eminenz Cardinal Steenhuber, Cardinal Vicar Parocchi, Cardinal Staatssecretär Nampolla und andere Cardinäle und Kirchenfürsten, die österreichische Bischofsconserenz haben ihre vollste Zusriedenheit geäußert und lobende Anerkennung ausgesprochen.

Ausstattung und Kapier stimmt zum vorzüglichen Inhalte. Das Werk ist drucksehlersrei, einige verschwindend wenige und kleine Irrungen abgerechnet, wie: Bracceo statt Braccio; pg. 161. l. 16 v. u. "der" statt "er". Die Kechtschwiedung sollte sich wohl mehr an die in Desterreich übliche halten; also nicht "Gesamtsirche", "Mater" 2c. Der Ausdruck "überstüßisch in: "Dass die Wenschen das Leben haben und es überstüßisch haben", dürste wohl besser durch überstießend zum Verständnisse gebracht werden. Die Einbanddecken der Lieserungen gehören wohl nicht zum Werse; darum mögen Uedersehen auf denselben, wie viri praestantissimi übersetz durch die Einz.: sehr geehrter Herr, utillimus (Heft 10) 2c. unerwähnt bleiben. Jedoch verschwinden alle diese Ständsen im strahlenden

Glanze biefer literarischen Sonne.

Dieses Werf ist somit nach allebem nicht ein statistischer Ausweis über die römische Curie, den Clerus, der Welt und die Ausbreitung der katholischen Kirche; es ist unvergleichlich mehr: eine menschenmöglich lebensgetreue Photographie des Wirkens und Waltens der katholischen Kirche in ihrem Oberhaupte und ihrem wundervollen Organismus. Wer schon nach Kom gepissert ist, wird es mit steigendem Interesse lesen, und wem es die Verhältnisse nicht gestatten, zum Water der Christenheit zu walten, der greise nach diesem Buche; es ersetzt ihm, soweit möglich, eine Pilgersahrt, ja dietet ihm in gewisser Beziehung mehr. Durchwandern wir ja an seiner Hand all die denkwürdigen Käuntlichseiten des Varschmaßen, von der Porta del den den del die denkwürdigen Käuntlichseiten des Varschmaßen, von der Porta del den der Kapstes; wir ersreuen unsern Sim an den herrlichen Kunstjammlungen, bereichern unsern Geist mit den Bibliothesse und Archivschschen, wir lustwandeln im päpstlichen Garten. Naturgetreue fünstlerische Darstellungen bringen den Text und die darin handelnden Personen noch mehr zur Beranschausschung Was immer nur mit Kom und der Gesammtstreche in Berührung tritt, wird hier zum Bilde, zur Natur.

So möge denn dieses gewaltige Werk ebenso wie in die Paläste der regierenden Dynasten und Kirchensürsten, deren eine beträchtliche Anzahl bereits zu abonnieren geruht und dadurch ihr reges Interesse beurkundet haben, auch seinen Weg sinden in die weitesten Kreise der gedisbeten Welt und der schlichtesten Christensamilien. Mögen sich auch zahlreiche Gonner sinden, welche großnichtig ein Eremplar einer Volks doer Pfarrbibliothes spenden, damit diese großartige Schöpsung von Haus zu Haus wandere in Stadt und Land, in Gebirg und Thal! Mögen sich Abonnenten-Vereine dilben und dazu die hochwürdigen Herren Confratres Anregung geben, dadurch, dals sie dei Versammlungen, Vereinen ihr Eremplar zur Einsicht vorlegen und Worte der Vegeisterung sprechen, damit jeder Verein abonniere. Jeder Vereinspräses wenigstens, wo der Verein es nicht vermag, soll sich baldmöglichst in den Vesig bieser reichhaltigen Fundgrube sur Vereinsvorträge sehen. Feder christlichen Familie soll Gelegenheit geboten

fein. Einblid gu nehmen.

Noch ein Nachwort sei gestattet. Inimicitias ponam. Dies Erstlings= wort bes Schöpfers an Die gottentfremdete Belt im Broto-Evangelium ift gur Barole, jum Schlachtruf geworben im unverföhnlichen Rampfe, druben fatanischen Haffes, hüben unentwegten Festhaltens an dem, welcher der wahre Fels ist, Christis. Und dieser Kampfruf: "Hie Christ, hie Belial!" ist noch kein Jahr-hundert verstummt. Angesangen von dem Zeitpunkte, wo Christi Namen zum Marksteine einer Wende der Jahrtausende geworden, bis auf unsere Tage, die mit dem staunenswerten Fortschritt in Kunft und Wissenschaft einen erschreckenden Rückschritt in jeder Religion und Uebernatürlichkeit, in Glauben und Sitten verzeichnet. Dummheit (Pater, dimitte illis, non enim sciunt, quid faciunt) und

Stolz (Eritis sicut dii) stehen geeint im Kampfe gegen Christi Kirche. Tausende von Männern der Wissenschaft, leider einer gottentfremdeten, helfen in der Gegenwart mehr denn je mit im mahnwitigen Beginnen, ber übernatürlichen Idee ein ewiges Grab zu graben. Und die Diener der heiligen Rirche werden, weil die Hinterlaffenschaft der göttlichen Wahrheit ihnen lieber ist als gleisnerische Errungenschaften moderner Meister, und weil Entsagung und Kampf gegen die unbotmäßigen Forderungen des Fleisches ihnen edler bunken als berauschender Genuss berückenden und entnervenden Sinnentaumels, geläftert, gehöhnt. Gewifs wird barum die ganze katholische Welt Dank wiffen jenen Männern tieser Gelehrsamseit, die ihren Geist, ihre reife Ersahrung, ihren unermüdlichen Eiser verwenden auf die Schaffung eines Werkes, welches jedem objectiven Denker einen tiesen Blick thun läst in die ungebrochene Stärke und die unverwelkliche Schönheit der Riesengestalt der Kirche, eines Werkes, dessen harmonischer Dreiklang aus tieser Arbeit des Geistes, den Erzeugnissen der Jünger Gutenbergs und dem Stifte in Künftlerhand ausläuten foll unfer gottscheues Jahrhundert, einläuten foll ein befferes, das wie der verlorene Sohn reuig Rudfehr halt ins Baterhaus: mit der Milbe des Meisters zum Frieden einsade die Gegner, die Botschaft zu horen und — wieder zu glauben oder Sturm zu lauten hinaus in die Länder, hinein in die Herzen aller Chriften, in der Fülle uns geschwächter Kraft den 1900jährigen Kampf unentwegt weiterzuführen bis zur Reige des 2. Jahrtausends und weiter, dis Christus, in dessen Lager Sieg und Triumph ist, seine Boten aussendet, die rebellischen Unterthanen vor das ewige Kriegsgericht zu laden, und zur ewigen Berurtheilung zu rusen.

Darum muss vor allem gründliche Kenntnis, innige Liebe und Wertichatzung zur beiligen Rirche, zumal in unferen fturmischen Tagen, den Berzen der Chriften eingepflanzt werden. Der rothen Internationale mufs die schwarze entgegengestellt werden, denn die Internationale siegt. Da thut es nun wiederum noth, follen die Nationen fich nicht felbst zerfleischen und eine Beute der Unruhestifter werden, dass die Ratholiken aller Zungen und Zonen, jeden Alters und jeder Stellung fich bewufst werden, dafs fie eine einzige große Familie bilden, nicht getrennt durch Schlagbaume, nicht geschieden durch Grenzpfähle, nicht gesondert durch Marksteine, sondern ge= eint im übernatürlichen Ziel, geeint in der göttlichen Lehre und ihrem Dberhaupte. Jedes Glied diefer weltumfpannenden Gefellschaft mufs fich in einem höheren Sinne feiner himmelsbürgerschaft ftolz bewufst fein: Civis Romanus sum. Der Chrift tenne feine liebevolle Mutter, die fatholische Rirche, und nicht Marter, nicht Berbannung, nicht Gefängnis, nicht Rante und Spaltungen, nicht geheime Berfdmorung und offene Revolution wird es vermögen, ihn loszureifen. Und neben ber göttlichen Lehre vermag nichts fo fehr diese tiefinnerste Zusammengehörigkeit mit Gott und untereinander zu bestärken, als eine eingehende Renntnis des ganzen Organismus ber Rirche, ihrer inneren Ginrichtung und Centralleitung, ihrer Organisation und hierarchischen Gliederung, in der ja Tag für Tag

Tausende der gelehrtesten Männer angestrengt arbeiten für das Wohl jedes einzelnen Christen zur Reinerhaltung des Glaubens und Unversehrtheit der Sitten. Diese Kenntnis wird dem christlichen Volke die Lectiire dieses Sammelwerkes geben. Groß ist darum auch die sociale Aufgabe desselben. Linz.

Brosessor Dr. Karl Maner.

2) Beiträge zur Erklärung der Apostelgeschichte auf Grund der Lesarten des Codex D und seiner Genossen geliefert von Dr. Johannes Belser, Professor der Theologie an der Universität Tübingen. Freiburg im Breisgau. Herder. 1897. 8°. 169 S. Preis M. 3.50 = fl. 2.10.

Auf Grund der Blass'schen Theorie liefert der Verfasser überaus wertvolle Beiträge zur Erklärung und besserem Verständnis der Apostelsgeschichte. Der Haller Philologe Blass hat nämlich die Hypothese aufgestellt: Lukas habe die Apostelgeschichte zweimal bearbeitet und niedergeschrieben, das erstemal in aussührlicherer, aber weniger gewählter Form für die römischen Christen überhaupt — die sogenannte scheension) und das zweitemal in gekürzter, eleganterer Form für den vornehmen Theophilus — die a Recension. Beide Arbeiten wurden abgeschrieben und uns erhalten und zwar der erste Entwurf besonders im Coder I), die Umarbeitung aber in den berühmten Codices X, B, A 2c. und letztere ist auch aufgenommen

in die Bulgata.

Ju der Einleitung schließt sich Dr. Belser der Blassischen Hypothese an, und begrirdet dieselbe aus der Gleichartigkeit der Sprache im ß Texte und im Lukas-Evangelium und der Apostelgeschichte nach der a Recension, sowie aus dem reichen Detailwissen, das der Auctor versäth, was alles unmöglich auf einen späteren Glossator zurückgesührt werden könne. Also aus inneren Gründen führt der Gelehrte den Wahrscheinlichkeitsbeweis für die Blassische Theorie, denn beim Fehlen äußerer Zeugnisse kann doch wohl nur von einem Wahrscheinlichsteitsbeweise die Rede sein, und als solcher nuss der Beweis als sehr gelungen bezeichnet werden. Auch in der weiteren Abhandlung kommt der Verfasser auf die genannte Hypothese öfters zurück, neue Gesichtspunkte für dieselbe bietend.

Im weiteren, größeren Theile des Werkes geht der Berfasser die Apostelgeschichte nach der a und B Recension durch und zeigt, wie viele Stellen des a Tertes, die bisher unklar und ein crux interpretum waren,

durch den & Text vollständig flar und verständlich werden.

Aufgefallen ist uns beim Lesen der Widerspruch, in den sich der Auctor Seite 129 und 130 verwickelt. Denn in seiner Erklärung des Satzes: "Ich wußte nicht, dass es der Hohepriester sei" (Act. XXIII, 5) sagt Prosessor Belser auf Seite 129: "Baulus mußte den Ananias schon nach dem Sitze, den er in der Versammlung innehatte, als Hohenpriester erkennen"; auf Seite 130 aber schreibt er: "Die Worte aber: Ich wußte nicht, dass er Hohepriester ist, sind so zu erklären: Paulus, der den Hohenpriester persönlich ("persönlich" ist hier wohl nicht zu betonen) nicht kannte, war der Meinung, die Aussorderung an die Diener, ihn auf

den Mund ichlagen, habe ein gewöhnliches Mitglied des Synedriums aus-

gesprochen."

Wir möchten aber überhaupt diese schwierige Stelle damit lösen, das Paulus sagen wollte: Ich wusste nicht, dass er rechtmäßiger, gesetymäßiger Hoherpriester sei. Denn Ananias war von Herodes an Stelle des abgesetzten Hohenpriesters Iosef zu dieser Würde erhoben worden.

Zu erwähnen wäre dann noch: Die ungewöhnliche Redenkart: "Da schüttelte Paulus seine Kleider aus" (Seite 85), das Fehlen des Namens "D" zum Worte "Codex" (Seite 92), Drucksehler wie "Banause" für Banausie (Seite 83), "voraufgegangen" für vorausgegangen (Seite 110).

Fassen wir unser Urtheil zusammen: Borliegendes Werk ist für das richtige Verständnis der Apostelgeschichte von eminenter Bedeutung. Auch die Annahme: Theophilus sei nur eine fingierte Persönlichkeit, ist damit wohl für alle ausgeschlossen.

St. Bölten. Dr. Johann Döller, Theologie- Profeffor.

3) Institutiones psychologicae secundum principia s. Thomae Aquinatis ad usum scholasticum accommodavit Tilmannus Pesch S. J. Pars I. Psychologiae naturalis liber alter, qui est syntheticus. XIV und 421 Seiten. 8°. Freiburg im Breisgau. Herber'sche Berlagshandlung. 1897. Preis M. 4.50 = fl. 2.70; gebunden M. 6.10 = fl. 3.66.

Mehrere Mitglieder und Philosophie-Professoren des ehemaligen, im "Eulturkampfe" aufgehobenen Jesuitencollegs Maria Laah: Tilmann Pesch, Th. Meher und J. Hontheim, haben es unternommen, ein großes Werk über die Philosophie herauszugeben, betitelt: Philosophia Lacensis seu Series institutionum philosophiae scholasticae. Dem erstgenannten Jesuiten P. Pesch, mit Necht als einer der bedeutendsten Philosophen der Gegenwart geseiert und einem größeren Publicum durch sein verdienstvolles, vor einigen Jahren in 2. Auslage erschienenes Buch: "Die großen Weltzäthsel" (Freiburg 1892, 2 Bände), sowie durch seine "Christliche Lebensphisosphie" (ebb. 1897, 3. Auslage) bekannt, sind bereits zwei Abtheilungen der Philosophia Lacensis zu verdanken: Institutiones logicales in 3 Bänden und Institutiones philosophiae naturalis in 2 Bänden, und eine dritte Abtheilung, ein umfangreiches Lehrbuch der Psychologie, ist zur Zeit im Erscheinen begriffen.

Mit dem oben angezeigten Werke ist der erste Theil der Psychologie, die Psychologia naturalis (physica) zum Abschluß gekommen; der zweite Theil, dessen Erscheinen auf den Anfang des Jahres 1898 angetündigt war, wird die Psychologia anthropologica (methaphysica) des handeln. Rommt im ersten Buch der analytische Theil der Psychologia naturalis zur Darstellung, so desaste sich das zweite Buch mit dem synthetischen Theile desselben. Im einzelnen kommen zur Behandlung: Disputatio I.: De functionidus vitae sive de vita accidentaria in communi; disp. II.: De vita accidentaria vegetativa, quae est in organismis omnidus; disp. III.: de vita accidentaria cognos-

citiva, quae est in animalibus omnibus. Der 5. Varagraph des 3. Abschnittes beschäftigt sich mit dem animalischen Magnetismus und dem Somnambulismus, mit dem Spiritismus und mit dem Hypnotismus. Als die Vorzüge dieses (wie auch des ersten) Buches sind zu bezeichnen: Rlare Definition und Diftinction, eingehende und gründliche Behandlung aller, auch der schwieriasten Gebiete, strenger Anschluss an den hl. Thomas von Mouin, ftete Rücksichtnahme auf die altere und neuere Geschichte ber Binchologie, endlich forgfältige Berücksichtigung der Ergebniffe der physiologischen Forfchung. Das Studium des schönen Werkes wird nicht nur dem katholischen Theologen behufs weiterer Ausbildung und Bertiefung feiner philosophischen Renntniffe wesentliche Dienste leisten, sondern auch manchem "modernen" Philosophen, der fernab vom sicheren Pfade der scholastischen Philosophie wandelt, Anregung und Belehrung bieten.

Dr. Mar Beimbucher, f. Lycealprofessor. Bamberg. 4) Praelectiones dogmaticae, quas in Collegio Ditton-

Hall habebat Christianus Pesch S. J.

Tomus V. Tractatus dogmatici I. de gratia. II. de lege divina positiva. XI und 323 Seiten. 80. Freiburg im Breisgau. Herber'iche Berlagshandlung, 1897. Breis M. 5 .- = fl. 3. -; ge=

bunden M. 6.60 = fl. 3.96.

Tomus VII. Tractatus dogmatici de Sacramento poenitentiae, de extrema unctione, de ordine, de matrimonio. XIII und 432 Seiten. 80. Freiburg im Breisgau. Berder'iche Ber= lagshandlung, 1897. Preis M. 6 .- = fl 3.60; gebunden M. 7.60

Die große, ausgezeichnete Dogmatit des Jesuiten Chriftian Befch, deren fruher erichienene Bande (I-IV und VI) den Lefern der "Quartal= schrift" wiederholt warm empfohlen wurden, ift im verfloffenen Jahre der Bollendung abermals näher gerückt; die noch fehlenden zwei Bande (VIII und IX) werden enthalten die Tractate: De virtutibus, de peccato, de novissimis. Der 5. Band behandelt in seinem erften Theile bie Gnadenlehre (Seite 1-242), welche in drei Abschnitten (bie Lehre von der actualen Gnade, die Lehre von der habitualen Gnade und die Lehre vom Berdieufte) gur Darftellung gelangt; in einem Appendig wird die Lehre von den charismatischen Gnaden erortert. Daran schließt fich als zweiter Theil (Geite 243-309) bie Lehre vom positiven gottlichen Gesetze mit den Unterabtheilungen: Das altteftamentliche und das chriftliche Gesetz. Der 7. Band enthält die Lehre vom heiligen Buffacrament (Geite 1-194) und von den Ablaffen (Seite 195 - 219), vom heiligen Sacrament ber letten Delung (Geite 220-246), vom Weihefacrament (Geite 247-300) und vom heiligen Sacrament der Ghe (Seite 301-407); in einem Appendir (Seite 408-413) wird vom Colibat gehandelt. Jedem Bande ift ein ansführliches Regifter beigegeben.

In dem einen wie in dem andern Bande gelangen Fragen von hoher Wichtigfeit, aber auch von großer Schwierigfeit zur Erörterung. Ge fei nur erinnert einerseits an die Lehre von der Rechtfertigung, vom Bufjacrament, von der Unauflöslichkeit der Che u. f. w., anderseits an die bis heute soviel behandelte Frage über die Wirksamkeit der actualen Gnade. Die Borguge, die der Berr Berfaffer schon in den früheren Banden feiner Dogmatik bekundet hat, als besonders: klare und bestimmte Sprache und solide Beweisführung (ex s. Scriptura, ex doctrina ss. Patrum, ex definitionibus ecclesiae, ex consensu theologorum, ex ratione) kommen ihm auch in der Behandlung der in den beiden letzterschienenen Banden erörterten Materien vortrefflich zu ftatten; es gelingt ihm mit einer gemissen Leichtigkeit, dem Leser auch schwierige Fragen zum Ber= ftandnis zu bringen und ihn von der Richtigkeit der Ausführungen zu überzeugen. Beweis deffen ift g. B. im 5. Bande die 22. Propositio: Efficacia gratiae eo explicatur, quod Deus dat homini talem gratiam, qualem scit esse congruam, ut homo libere consentiat; im 7. Bande das Scholion zur 11. Propositio: De amore initiali ad attritionem requisito, die 44. Propositio: Subdiaconatus non est Sacramentum u. f. f.

Wie von selbst ergibt sich das eine aus dem andern, das Nachsolgende aus dem Borausgehenden, und dieses gilt auch bezüglich jener Fragen, in deren Behandlung sich der Verfasser einer verhältnismäßigen Kürze besleißt und den Leser behufs weiterer Ausschlüsse an die Aussiührungen bewährter Autoren verweist. Zu der im 7. Bande p. 264 f. kurz behansdelten Materie de diaconissis sei bemerkt, daß sich hierüber in einem neuestens erschienenen Buche, in dem man über diesen Gegenstand nichts vermuthen möchte, eine interessante Abhandlung sindet, nämlich in den "Forschungen zur Bayerischen Geschichte" von Dr. G. Ratzinger, Kempten 1898, Seite 588 kf.

5) Die Gotteslehre des Hugo von St. Victor nebst einer einleitenden Untersuchung über Hugos Leben und seine hervorragendsten Werke. Von Dr. Jakob Nilgenstein, Priester der Diöcese Würzburg. XII und 229 Seiten. gr. 8°. Würzburg. Göbel, 1897. Preis Mark 2.50 = st. 1.50

Eine ganz hervorragende Stelle nimmt unter den älteren Scholaftikern Hugo von St. Victor ein. War es ja der erste, welcher die Riesenarbeit auf sich nahm, die gesammte christliche Offenbarungssehre systematisch
zu ordnen und zu begründen. Er ist dabei von manchem Zeitgenossen zwar an Schärse und Tiese übertrossen worden, immerhin aber verdienen seine Schristen ein eiseriges Studium wegen ihrer sinnigen Einsachheit und weil aus ihnen ein ebenso strebsamer Geist wie ein gottinniges Gemith zu uns spricht. Deshalb ist es frendig zu begrüßen, daß der Verfasser der hiemit angezeigten Schrift einen Theil von Hugos Theologie, dessen Gottessehre, in eingehender Behandlung weiteren Kreisen vorlegt.

In der Einleitung sucht der Verfasser gegen Denifle u. a. darzuthun, dass sowohl die sogenannte Summa sentontiarum, als auch die Quästionen = Sammlung zu den Briefen des hl. Paulus echte Werke Hugos sein.

Das erste Capitel stellt Hugos Lehre von der Erkennbarkeit Gottes dar. Hier musste die Hauptsrage der Scholastik, nämlich jene nach dem Berhältnis von Glauben und Wissen kurz gestreift und zugleich untersucht werden, inwiesern man Hugo als Mystiker bezeichnen kann. Der Berfasser kommt zu dem Resultate, dass die erwähnte Hauptsrage in der ersten Periode der Scholastik nicht bloß angeregt, sondern auch bereits in echt kirchlichem Sinne entschieden worden ist, und dass Hugo nicht mehr und nicht weniger ein Feind der Bernunst gewesen ist, als die gesammte christusgläubige Theologie bis auf unsere Zeit. Das zweite Capitel behandelt Hugos Gottesbeweise, das dritte die Eigenschaften des göttlichen Seins, das vierte Hugos Trinitätslehre, das fünste die Eigenschaften des göttlichen Wirkens und Gottes Berhältnis zur Welt als deren Schöpfer, Ershalter und Riel.

Es ist hier nicht möglich, auf die Ginzelheiten der ganzen Darstellung naber einzugehen. Ich bemerke nur, dafs der Stoff aus den als echt angenom= menen Schriften Bugos forgfältig entnommen, gut gegliedert und eingetheilt und in einer zugleich markigen und durchsichtigen Form dargelegt ift. Freilich habe ich mir bei der Lecture des Buches auch verschiedene Bunkte angemerkt, die mich nicht zu befriedigen vermochten. Es fei nur folgendes bier betont. Bezüglich der Erkennbarkeit der Trinität sucht der Berfasser mit Recht gu zeigen, dafs hugo den Rationalismus Abalards nicht theilte, wenn er auch in ähnlichen Ausdrücken wie letterer sich bewegte. Wenn es nun an Sugo nicht zu billigen ware, falls er die Erkennbarkeit der Trinität lehrte, fo kann es consequent auch nicht gebilligt werden, wenn eine neuere Theologie die Berbindung der "absolut unabhängigen Berfonlichkeit Gottes mit der relativen Subsiftenzweise der Personen" nicht nur gegen den Borwurf des Widerfinns vertheidigt, fondern felbft als das Refultat einer "höheren Roth= wendigkeit" dargeftellt hat (vgl. Geite 148). Mir scheint, ber Berfaffer fteht hier mit einem Juke auf bem Standpunkte der traditionellen Theologie, mit dem andern aber halb und halb auf einem davon fehr wefentlich ab= weichenden Standpunkte. Auf erfterem Standpunkte find Gate einfach un= verständlich, wie dieser (Seite 194): "Indem der Bictoriner in feiner Trinitätslehre dem dritten Brincip der Gottheit der Bollendung und dem Abschlufs der ganzen Trinität, das Attribut der allgütigen und allheiligen Billensmacht zuschrieb, hat er nicht nur den Ausgang des heiligen Geiftes als den der Willensbewegung gekennzeichnet, fondern auch ben göttlichen Willen felbst als das Brincip der thatkräftigen Berwirklichung des innergöttlichen Wefens sowohl als auch feiner Offenbarung nach außen angedeutet." Man trage doch nicht in die Alten hinein, was diefen ganz und gar ferne liegt. — Ungentigend ift ferner ber Sat (Seite 186): "Auch ihm (Hugo) ift wie dem Bischof von Sippo die Pra-Deftination ein Act des rein gottlichen Willens, durchaus unabhängig vom Billen des Menschen u. f. m." Ift damit die Pradestination gur Gnade, oder jur Glorie, oder zu beiden gemeint? Rimmt der entsprechende göttliche Act nur auf ben rein natürlichen Willen des Menfchen ober auch auf ben von der Gnade bewegten Willen und auf hieraus entspringende Gnaden= verdienste keinerlei Rücksicht? Diese Unterscheidungen können nicht schlechtshin umgangen werden, wenn man einmal auf die Brädestination zu reden kommt. Das augustinische praedestinare ad mortem (vgl. Seite 188 f.) hat durchaus nichts Abstoßendes, wenn man nicht zum Borhinein dem Worte praedestinare einen ganz bestimmten, dem hl. Augustinus aber fremden Sinn unterlegt.

Doch hat unsere Schrift trotz kleiner Mängel so viele und so hohe

Borzüge, dass ihr ein weiter Lefertreis aufrichtig zu wünschen ift.

München. Universitäts-Professor Dr. Leonhard Atberger.

6) **56 Preisaufgaben für Protestanten** in öffentlichen Briefen an meinen Freund Max, protestantischer Pfarrer in X., von Doctor Albert Fritsch, Vicar zu Sondershausen in Thüringen. Mit Approbation des hochwürdigen bischösslichen General-Vicariates zu Paderborn. Sondershausen, 1898. Im Selbstverlage des Verfassers. Preis franco M. 3.—

— fl. 1.80. 227 Seiten.

Das vorliegende Buch ift für den Convertitenunterricht fehr geeignet. Es behandelt in der Form von Briefen die wichtigften Unterscheidungslehren, enthält auch nicht ein verletzendes Wort gegen die Protestanten, sondern schlägt einen durchaus herzlichen und freundschaftlichen Ion an, der wohl allein geeignet ift, eine Berftandigung zwischen religiöfen Meinungsverschieden= heiten herbeizuführen. Durch genaue Angabe der Baterstellen ift der theologisch gebildete Leser in die Möglichkeit versetzt, die einzelnen Fragen in den Quellen selbst genauer zu verfolgen, mahrend die kurze, fliegende, überfichtliche Darstellung auch den Laien, der jene Citate einfach zu übersehen braucht, vor Langerweile bewahrt. Wer, wie der Berfasser, längere Zeit in der Diaspora mitten unter den Protestanten geweilt hat, weiß, dafs es fich hier nicht um rein theoretische Schulftreitigfeiten, sondern um praktische Lebensfragen handelt, wie denn auch die gegenwärtige Arbeit im Grunde die Widerlegung eines weitverbreiteten, protestantischen Confirmandenunterrichtes ift, der unter dem Titel erschien: "Die wichtigsten Unterscheidungs= lehren der evangelischen und der römisch-katholischen Rirche. Zusammengestellt auf Beranlaffung der kirchlichen Conferenz der Grafschaft Mark." Das Buch, welches nur direct durch den Verfasser bezogen werden kann und deffen Reinertrag für den Hochaltar der noch zu erbauenden katholischen Rirche in Sondershausen bestimmt ist, sei hiemit bestens empfohlen. Berfasser ift seit allerneuester Zeit nicht mehr in Sondershausen, sondern in Siegen, Westfalen, als Seelforger thatig.

Wien. Universitäts-Professor Dr. Georg Reinhold.

7) Concordantiarum universae scripturae sacrae thesaurus, ea methodo qua P. de Raze disposuit suum Concordantiarum Sacrae Scripturae Manuale adornatus et Tabulis Synopticis locupletatus Auctoribus PP. Peultier, Étienne et Gantois, aliisque e Societate Jesu Presbyteris. Paris. P. Letthielleux. In-quarto (30×20) XVI-1238 p. complectens. §r. 25.— = M. 20.— = fl. 12.—.

Eine Bibelconcordang gehört zu den praktischen Büchern in der Bibliothek des Priefters, namentlich des Predigers. Wer seine Predigten felbständig ausarbeitet und dabei, wie es sein foll, die heilige Schrift aus= giebig verwerten will, der kann eine folche kaum entbehren. Aber auch sonst leistet fie gute Dienste, wenn ihre Abfaffung entsprechend ift. Die vorliegende Concordanz ist es gewifs, ja sie weist besondere Borzüge auf. Da find zunächst die synoptischen Realtabellen der Genealogien, Ceremonien und dergleichen, welche fehr rationell zusammengestellt sind. Daran reiht fich der Haupttheil, die Wortconcordanz in alphabetischer Ordnung, aber nach neuen Methoden. Die gleichen Worte find nämlich nach den Endungen, nach der Zahl und dann nach den Flexionen aneinandergereiht und sind auch soust manche treffende Runstgriffe angewendet, um das Auffinden eines Tertes zu erleichtern. Die Terte sind äußerst genau angegeben nach Wortlaut, Sinn und Drt. Das Schlagwort wird mit einem fetten Strich bezeichnet, leicht verständliche Worte werden abgefürzt, gleichgiltige durch ein paar Bunfte erfetzt u f. w., um Raum zu ersparen. Das Format ift fehr handfam, ber Druck, wenn auch flein, fo doch fehr leferlich, die Husstattung tadellos. Es verdient somit diese neueste Concordang, an welcher viele Jahre gearbeitet worden, die beste Empfehlung und die weiteste Berbreitung.

Linz. Dr. H. B. Ser geschichtliche Christus. Von J. Pestalozzi, Selbst=

verlag. Die Beranlaffung zu dieser kleinen Gegenschrift gab Baftor Ziegler in Liegnitz, welcher in öffentlichen Bortragen durch fehr bedenkliche Heufer= ungen Anftoff erregt hatte und darob auch von der evangelischen Oberbehörde zur Berantwortung gezogen worden mar. Belcher Art diese Lehren gewesen, erfeben wir aus diefer Brofchure, die einen im allgemeinen driftus= gläubigen Mann jum Berfaffer hat. Darnach hätte Ziegler behauptet, bafs die Berheiffungen vom zufünftigen Glücke und Berufe Ifraels ursprünglich durchaus nicht auf eine einzelne Berfon hinwiesen, sondern bloß allgemeiner Natur gewesen seien. Gelbst der grofe Unbekannte im If. 53 wird von ihm nicht für den Meffias gehalten, fondern für einen Theil des Bolkes. Dafe bei einer folchen Auffassung des Prophetenthume, das Ziegler faft auf eine Stufe mit den heidnischen Philosophen zu ftellen scheint, auch die Erfüllung felbst schlecht genug wegtommen mufs, beutet schon ber Titel obiger Broschüre an. Ziegler hatte behauptet, der geschichtliche Chriftus, wie er ihn erfenne, bedeute einen Gegenfat jum Chriftus des Dogmas, gegen den Christus autoritativer Lehrbestimmungen einer vergangenen Zeit und einer nicht mehr geltenden Weltanschauung. Chriftus ift ihm ohne weiteres der leibliche Cohn des Zimmermann nach Rom. 1, 3; Mark. 6. 3. und feiner wunderbaren Wirtfamteit wird fchon damit der Derv gerschnitten, dafe nach Ziegler die lleberlieferung der erften drei Evangelien viele unhaltbare Theile aufweisen foll. Bor dem Glanze der Auferstehung schlieft er einfach die Mugen und nimmt von feinem Chriftus fcon am Buffe bes Rreuzes Abichied. Gemis ein bilfteres Bild aus den Rreifen jener Lehrer, deren Guhrung und Belehrung doch factijch das protestantische Bolf immer

hingegeben bleibt, auf die es "in der grenzenlofen Berirrung, die in den heute geltenden Meinungen über Chriftus und Chriftenthum herrscht", wie der Berfaffer fich bezeichnend ausdrückt, unwillfürlich feine Blicke richtet. Und nun diefer feelenverwirrende Frrthum aus dem Munde eines Mannes, dem der Autor ehrliches Forschen und redliche Ueberzeugung nicht absprechen will! Was aber die Sache noch viel schlimmer macht, die Strafburger theologische Facultät (protestantisch) hat diese Vorträge nicht blok von ieder destructiven Wirkung freigesprochen, sondern ihnen sogar eine avologetische Bedeutung zuerkannt und dieses Gutachten mit dem Ausspruch eines Mitgliedes des Oberkirchenrathes in Berlin belegt, worin es heifit: "Es ift ein Geburtsfehler unferer proteftantischen Rirchen, dafs der Wert der dogma= tischen Theorie überschätzt mird. Die Gemeinde muß eben den Schutz ihres driftlichen Befenntnisses verbinden lernen mit der Duldung der modernen theologischen Entwicklung." Mit vollem Recht schüttelt unfer Autor über diefes Gutachten den Ropf und bemerkt dazu: "Ich denke, die gange moderne Theologie, die fich in bekannter Beise mit dem Evangelium Johannes abgefunden hat, wird uns nicht hindern, auch der bei Johannes fich vor= findenden Berheifiung des Berrn: "Benn der Beift der Wahrheit kommen wird, so wird er euch in alle Wahrheit einführen"", eine so reale Bedeutung beizumeffen, dafs sie heute noch den Gegenfatz zwischen Inspiration und wissenschaftlicher Geistesbildung ins rechte Licht zu setzen mag!" Sehr gut gefagt! Gewifs mufs nach diefen und fo vielen anderen Aussprüchen Chrifti. wenn anders es mit der Gottheit Chrifti feinen Ernft hat, der Geift der Wahrheit und der Einheit (val. Joh. 17, 21) heute noch ebenso aut bei feiner Kirche fein, als er es vor 18 Jahrhunderten und auch vor drei Jahrhunderten war, wo sich Luther von der katholischen Kirche mit dem Borgeben getrennt hat, dass sie sich in ihrer Gesammtheit viele Jahrhunderte hindurch mit Bezug auf die wichtigsten Dinge geirrt habe. Damit war Chriftus felbst Lugen gestraft und an die Stelle der von ihm eingesetzten Autorität der Rirche, das beifit, ihres greifbaren feften Lehrorganismus, "die Autorität des Individuums" gerückt, das fich nun die einzelnen Mafterien der Schrift entweder nach der bekannten theologischen Forschung, klarer gefprochen, nach feiner bloken Ginficht und vernünftigem Ermeffen oder aber nach einer übernatürlichen, individuellen Erleuchtung zurechtlegt. Letztere bekomme ein jeder, "welcher in ernfter Sammlung und Geduld um die wahre Beisteserleuchtung betet", wie der Berfasser meint. Damit find wir naturlich auf einem Gebiete, auf das Beren Bestalozzi fein Gegner mehr folgen kann, wo jeder Halt versagt und jede Discussion über die objective Wahrheit aufhören mufs. Wer burgt Berrn Bestaloggi, dass fein Gegner nicht auch um diese Erleuchtung gebetet oder gerungen hat? Wer bürgt ihm felbst, dass er nicht am Ende doch auch mit zu geringem Ernst, mit Boreingenommenheit und Ungeduld, die fo vielen Streitern eigen ift, an feine Sache herangetreten ift ? Dazu tommt, dafs nach Bestalozzi die Wahrheit immerhin auch Studium voraussett: man darf nicht einzelne Stellen der Schrift herausnehmen, um barauf fein Suftem ju grunden, fondern mufs Die gangen Berichte gufammenfassen. Ja, das ift es eben! Wer

ist es denn, der in der Zusammenfassung so vieler und schwieriger Stellen stets das Richtige treffen und Recht haben wird? Das ist eben der große Geburts= oder organische Fehler, an dem der Protestantismus bereits bis gur vollen Zersetzung frankt, wie der Berr Berfasser selbst zugeben muis, wenn er flagt: "Das Gutachten der Strafburger Facultät hat wohl herrn Ziegler seine äußere Stellung im firchlichen Organismus (sic!) zwar gerettet, jur Lösung der grundstürzenden Bidersprüche, an denen unsere protestantischen Kirchen franken, aber durchaus nichts beigetragen. Im Begentheil ift diefes Gutachten gang geeignet, die Berrschaft diefer Widersprüche noch weiter zu befestigen; denn es redet nicht ein einziges Wort von der zu erringenden Ginheit im Geiste, sondern bemüht sich vielmehr unter Berufung auf eine Reihe theologisch-wissenschaftlicher Beriihmt= heiten festzuseten, dafe bie verschiedenartigften Ueberzeugungen im Schofe des officiellen Kirchenthums bereits vertreten gewesen sind und daher auch weiter vertreten fein konnen." Satte uns denn nicht ilberhaupt der heilige Beift in eine fehr bedauernewerte Lage verfett, wenn wir Chriften und erft allmählig mit vielem Beten und Studieren gur wefentlichen Ginheit und gur Erkenntnis der Wahrheit durchringen mufsten und nicht viel mehr Bahrheit und Gnade von Anfang an lebendig und flar vor uns liegen batten, um fie mit ihrer vollen Rraft auf unser Leben in Chrifto ein= wirken zu laffen! Im anderen Falle ware es in der That nicht zu ver= wundern, wenn man auf Gedanken lame, wie fie Baftor Ziegler aus= gesprochen, dass das Ringen der Propheten im wefentlichen fich im Ringen der großen Beister der Griechen wiederholt habe, und dass wir Chriften nicht viel beffer daran waren, als die armen, nach Bahrheit fich fehnenden Beiden! Dafs biefe Bemerfung nicht übertrieben ift, mufe wieder unfer Autor bestätigen, wenn er zum Schluffe den Cats niederschreibt: "Der Brotestantismus ift bor einem Abirren auf die Pfade des Seidenthums deshalb schon oft nicht bewahrt worden und wird auch flinftig nicht bewahrt bleiben, weil die ungeburliche Stellung, auf welche die wiffenschaftliche Beiftesarbeit gehoben murde, die individuelle Erleuchtung durch ben beiligen Beift jurudgedrängt und beinahe jur Unmöglichkeit gemacht hat." Co mahr und wertvoll das erfte Geftandnis, fo unrichtig und ungerecht ift die Begründung, weil die alles erdruckende Stellung ber Beiftesarbeit nur die natiirliche Confequeng aus dem Grundfat der Reformatoren ift, dass das Individuum fich felbft Interpret des übernatürlichen Glaubensinhaltes fei. Db und wie basselbe mit dem beiligen Beifte arbeite, lafst fich eben nie controlieren. Es ift aber jedenfalls für ein folches Individuum ein trauriger Troft, fich in einem Rirchenwesen zu miffen, in welchem nach bem Gingeftandnis der Beften und Frommften die Wirkfamteit des heiligen Beiftes faft zur Unmöglichfeit gemacht werden fann. 280 der heilige Beift in foldem Grade felbft das gange Rirchenthum verlaffen tann, da hat auch das Individuum verzweifelt wenig hoffnung auf eine perfonliche, unfehlbare Belehrung, follte auch diese in der Schrift viel beffer bezeugt fein, als fie es factisch ist.

Ling a. d. D. Professor Dr. Philipp Rohout.

9) **Apologic des göttlichen Selbstbewusstseins.** Bon Prosesssor Dr. Otten. Paderborn, 1897. Druck und Berlag der Bonifaciuss Druckerei. IV und 90 Seiten. Gr. 8°. Preis M. 1.60 = fl. -.96.

Borliegende Monographie ift eine gründliche Widerlegung des un= langft erschienenen, in pantheistischem Ginne abgefafsten Bertes: "Die deutsche Speculation seit Kant mit besonderer Rücksicht auf das Wefen des Absoluten und die Berfonlichkeit Gottes" von Drews. Der unbewufste Gott oder das "Unbewufste" ift das Ergebnis und gleichfam der Rern der modernen philosophischen Sufteme Deutschlands, die untereinander uneins und in heftiger Tehde liegend, darin übereinstimmen, dass fie die chriftliche Lehre vom versönlichen und felbitbewufsten Gotte angreifen und befampfen. Im ersten Abschnitte erklärt der Berfasser, was die christliche Vorzeit bis auf die Gegenwart über das Gelbstbewusstfein Gottes gelehrt und wie fie alle Einwendungen, die schon früher gegen die chriftliche Anschauung gemacht wurden, siegreich widerlegt hat. Als Führer auf diesem schwierigen Gebiete dienen ihm vorzugsweise der hl. Thomas und P. Suarez. Im zweiten Abschnitt bringt er die landläufigen Ginwendungen, welche die moderne vantheiftische Weltanschauung gegen den Theismus der christlichen Auffassung erhebt. Diefer Abschnitt macht uns namentlich mit der dem Bantheismus eigenthümlichen, nicht allen verständlichen Terminologie bekannt, wenn derselbe jum Beispiel von der Selbsterleuchtung des All-Ginen Unbewufsten, vom absoluten Subjecte, vom Ansichsein des emigen Weltkernes, vom vorstellungs= lofen Bollen, bom transcendenten Bewufstfein und der ewigen Entwicklung des Unbewustfeine, von der überragenden Form der unbewuseten Beiftes= thatigkeit und bergleichen fpricht. Auch die feltfamen Gedankenfprunge von absoluter Leere des Unbewusten zur unendlichen Wirklichkeit, vom Belt= wissen zum Beltschaffen, von der Unbestimmtheit zur Bestimmtheit in dem verworrenen und finnlosen Gottesbegriff der Bantheiften werden aufgededt, fo dass der Leser sich unwillfürlich denken muss, was Dr. Schell in seiner Apologie II. Seite 31 richtig bemerkt: "Der Pantheismus fucht nur mit poetischen Bildern die Phantafie zu bezaubern." Mitunter find feine Bilder nicht einmal poetisch: denn in seiner Beiftlofigkeit kann er fich unmöglich jum mahrhaft Schönen und Erhabenen, wie die echte Poefie in ihren Metaphen und Bildern es zur Anschauung bringt, erheben. - Im britten Abschnitt zieht der Berfaffer einen Bergleich zwischen dem Bewufsten und Unbewufsten, und betont namentlich, wie nur bei der Unnahme eines felbst= bewufsten, höchsten Wefens von Zielftrebigkeit und zweckmäßiger Anordnung der Weltdinge die Rede fein konne. Die Art und Weise, wie der Berfasser den teleologischen Gottesbeweis, felbst bei der Annahme einer "unbewussten" Seele, von der die Gegner ausgeben, durchführt, ift eine der beften Partien diefes Werkes.

Im vierten Abschnitte bespricht der Verfasser die Bedingungen des Selbstbewusstseins in Gott. Die gegnerischen Ansichten werden wiederum einer ruhigen Erörterung unterzogen und schlagend widerlegt. Das Resultat seiner gründlichen Untersuchungen drückt der Versasser in folgenden Worten auß: "Der theistische Gott steht zuhöchst in der Reihe der geistigen Wesen,

er ift nicht "receptiv", bedarf nicht von außen eines Objectes, als leidens= unfähig reagiert er nicht. Er ist lautere Thätigkeit, Thätigkeit und Object zugleich. Deshalb bedarf es bei ihm nicht der "Sinnlichkeit", um bewusst zu werden. . . . Nicht der "unbewusste Gott" ist der Gott der Zukunft, sondern der ewig bewusste Gott bleibt für den logischen Denker auf seinem unerschütterlichen Throne." Möge diese Monographie in den Fachkreisen die wohlberdiente Beachtung sinden.

Rlagenfurt. Professor Heinrich Heggen, S. J.

10) **Brautunterricht**, kurzer praktischer. Materialien und Winke insbesondere für jüngere Priester, nebst einer populären Darstellung der hauptsächlichsten Shehindernisse, sowie einer Stizze für das Examen der Brautleute von einem Seelforgsgeistlichen. Mit bischösslicher Approbation. (Katechetische Handbibliothek 24. Bändchen). Klein 8°. VIII und 72 Seiten. Kempten. Kösel, 1898. Preis broch. M. —.80 — st. —.48;

gebunden M. 1.10 = fl. -.66.

Bu den wichtigften, aber auch schwierigsten Dbliegenheiten der Geel= forge gehört unftreitig ein gründlicher und vollständiger Unterricht der Brautleute über ihre Pflichten als Cheleute und Eltern. Die Materien. welche biebei befprochen werden miffen, find von höchster Bedeutung für das zeitliche und ewige Beil der Eltern und Kinder und für das Wohl der Familien. Bielfach find fie aber auch fo heitler Ratur, dafs es schwer ift, für eine eingehende und genügend verständliche Darlegung die geeignete würdige Form zu finden. Der vorliegende Brautunterricht nun bietet ein wohlgelungenes Mufter, mit materieller Bollftändigkeit Würdigkeit der Form ju verbinden. Es ift ibm teines ber bis jett veröffentlichten "Brauteramen". was praktische Brauchbarkeit betrifft, vorzuziehen. Die Normen für Noth= taufen, für Taufen ante partum, sowie in Fallen von Abortus, find ausführlicher befprochen, als es von anderen ahnlichen Schriften geschieht. Es ift dies aber bem Berfaffer nur als Berdienst anzurechnen. - Das Büchlein fonnen nicht nur die Geelforger mit beftem Erfolg benitten, fondern es tann unbedenklich auch ben angehenden Chegatten zur fleifigen Lecture an= empfohlen werden. Die Berbreitung desfelben wird auch dadurch verdienftlich. dafs der Reinertrag zur Galfte bem Bonifacius-Bereine und zur Salfte dem Rinbeit Befu = Bereine gufällt.

Eichstätt.

31) Die Wiederbelebung der Canisi'schen Katechese.

Erster Theil: Fundamentierung des Glaubens in Verstand und Willen.

Bon Dr. Stephan Lederer, fatholischer Pfarrer in Robalben (Pfalz). Selbstverlag des Berfassers. Pirmasens, Druck von W. Renmann. 1897.

202 Geiten. Gr. 80. Breis:

Wer den vorstehenden Titel liest, fühlt sich angenehm berührt, in der Hoffnung, in dem Büchlein eine Bertheidigung des ehrwürdigen Canisi'schen Katechismus zu sinden. Der Verfasser sucht auch den Schein zu erwecken, als ob es ihm um die Ehrenrettung dieses Katechismus zu thun sei, gegen manche vielleicht nicht ganz gerechtsertigte Angrisse, denen derselbe in Deutschland ausgesetzt war. Der Leser wird jedoch bald enttäuscht. Allgemach

merkt er aus der Polemik, welche gegen unsere bedeutendsten Theologen, namentlich den um die heilige Wissenschaft hochverdienten P. Kleutgen gestührt wird, dass der Verfasser unter dem Vorwande, P. Canisius zu vertheidigen, für seine singuläre Ansicht über die genesis sidei Anhänger zu erwerden sucht.

Mit vielen anderen Theologen, ja mit dem oberften Lehrer der Rirche, behauptet nämlich Rleutgen, jum Zuftandekommen des Glaubens milfsten zwei Wahrheiten vor allem sicher erkannt werden: Die Thatsache der Offenbarung und die höchste Wahrhaftigkeit Gottes; oder wie Bius IX. in der Encyklika vom 9. November 1846 sich ausdrückt: Deum esse locutum ac eidem quem ad modum sapientissime docet Apostolus, rationabile obsequium exhibeat" (ratio humana). Wie diese Wahr= heiten die Bernunft erkennt, ift unter den Theologen Gegenstand der Controverse. Dr. Lederer meint nun, sich stützend auf Matth. 4. 17, dass "die allererste übernatürliche Bahrheit, mit deren zustimmender Erfenntnis das Jundament des Glaubens in Geift und Gemuth des Menschen gelegt wird, nicht in Gottes absoluter Wahrhaftigkeit und nicht in dem göttlichen Urfprung der chriftlichen Glaubensgeheimniffe, fondern in der Borftellung vom "himmelreiche", oder von einem ewigen, überirdischen, nach allen Seiten bin unendlich vollkommenen Blücke in der fommenden Welt besteht" (S. 21).

Es würde uns zu weit führen, wollten wir die Gründe, womit Lederer seine Behauptung zu stützen sucht, anführen und widerlegen, obwohl letzteres nicht zu schwer fallen dürfte. Wir bemerken nur solgendes:

Der Verfasser fühlt es sehr wohl, dass seiner Schrift ein bedeutender Mangel anhaftet, da nämlich derselben die kirchliche Approbation sehlt. Er gibt in der Vorrede auch den Grund dieses Mangels an, weil nämlich eine kirchliche Approbation einer Schrift, "die wesentliche Modificationen der Lehre vom Glaubensbeweggrunde beantragt" nicht zu hoffen war. Er tröstet sich jedoch mit der Hoffnung: "Was nicht sofort sich zeigt, ist wohl umsomehr in der Zukunft zu erwarten." Wir befürchten, diese Zukunft dürfte eine sehr, sehr lange werden.

Es ift ferner sehr auffallend, daß Lederer seine Angrifse hauptsächlich gegen Kleutgen richtet, der sich nicht mehr vertheidigen kann, während es in der Gegenwart noch genug Theologen gibt, die die von Kleutgen, Franzelin 2c. vertheidigte Ansicht festhalten. Außerdem steht Kleutgen, den gerade Leo XIII. außerordentlich hochschätzte und ehrte, auf dem Gebiete der Theologie in ganz anderem Ansehen da, als Dr. Stephan Lederer. lleberbies unterliegt die Ansicht Lederers ganz derselben Schwierigkeit, als die von ihm bekämpste, immer erhebt sich die Frage: "Wie wird die erste Wahrheit, sei sie nun diese oder eine andere, erkannt." Darüber gibt uns Lederer keine Auskunft.

Was die Sprache anbelangt, müssen wir, abgesehen von manchen verworrenen Constructionen, das Abgehen von den in der Theologie gebräuchlichen Ausdrücken tadeln. Fortwährend begegnen uns die termini Principial= (foll wohl heißen Principal=) und Fundamentalwahrheiten. Lus dem Context ergibt sich nun wohl, dass unter den ersteren das objectum formale, unter den letzteren das objectum materiale sidei gemeint sei. Indes könnte man unter ersteren auch jene Wahrheiten verstehen, "welche jeder Christ glauben und wissen muß, wenn er zum Gebrauche der Vernunft kommt".

Gewiss gibt es auf dem Gebiete des Glaubens noch manche Wahrsheiten, die einer besseren Erklärung und einer tieseren Auffassung sähig sind; zu diesen gehört gewiss auch die Frage nach dem Ursprung des subsiectiven Glaubens. Und jeder Versuch, eine Erhellung der Wahrheiten oder Vertiesung des Verständnisses derselben herbeizuführen, nuss mit Freude begrüßt werden. Wir glauben aber nicht, dass die vorliegende Arbeit Lederers das Verständnis der genesis sideis fördern wird; weder dasjenige, was behanptet, noch die Weise wie es vertheidigt wird, scheint uns hiezu geseignet zu sein.

Ling. Professor Dr. Martin Fuchs.
12) Sociale Vorträge von P. Georg Freund, O. Ss. R. Münster

i. W. Alphonsus-Buchhandlung, 1898. 254 Seiten. Preis M. 2.—

= fi. 1.20.

In seiner bekannten populären Weise behandelt P. Freund eine Neihe für unsere Tage besonders wichtigen Themata: Wissenschaft, Communismus, Neichthum, Armut, Religion ist Privatsache, Clericalismus, Socialismus, Beichte, Sclaverei, Franenemancipation, Selbstmord, Duell, Muth in einzelnen Vorträgen. Die Belehrungen sind klar, packend, kurz, sebendig, vollständig. Bei den Borträgen über die Stellung des Weibes im Heidenthum und Christenthum wäre auch ein Hinweis auf die moderne Sclaverei des Weibes und den Nückgang der Wertschätzung der Frau in unseren Tagen am Blatze gewesen.

Bezüglich der Sprache, die im Ganzen fließend und schön ift, wird allerdings, wie der Berfasser in dem Vorwort selbst andentet, die letzte Feilung vermist; In populären Vorträgen dürsen "Paracelsus" und das "Galenische Sysiem" (9), "Kegenerierung" (22) u. a. nicht ohne erklärende Zusätze bleiben; Ausdrücke und Wendungen, wie "tüchtig reich" (21), Ländereien in ihr Eigenthum erhielten (52), Menschwechte, die aus der Wesensgleichheit . und des gemeinsamen Zieles . hervorgeht 65), "auf seiner Bude sigen", "der Zustand der Frau in der Zeit vor Christus war schmachvoll, sie entwürdigend, und darum sintlich sie in den Abgrund stürzend" (182) u. a. sind theils unrichtig, theils hart.

Die trefslichen Borträge verdienen die Mühe der letzten Feilung im vollen Maße. Ausgezeichnet eignen sie sich für Redner in unseren katholischen Männer-Vereinen.

Beinheim a. d. Bergftrage. Stadtpfarrer Dr. Friedrich Raufer.

13) Die Sacramentalien der tatholischen Kirche. In ihrer Eigenart beleuchtet von Dr. Franz Schmidt, Domcapitular und Professor der Theologie in Brixen. Mit Approbation des hochwürdigsten Herrn Bischofes von Brixen. Brixen, Pressvereins-Buchhandlung. Kl. 8°. 274 Seiten. Preis M. 3.— = fl. 1.50.

Das vorliegende Biichlein handelt in aussiührlicher Weise über die Sacramentalien der katholischen Lirche. Der Autor verbreitet sich in sehr klarer Weise über Begriff, Wirkung, Gintheilung, Ginsetzung, Wert und

Kraftmomente, sowie Wirkungsweise, Spender und Subject der Sacramentalien. Wenn der Verfasser selbst im Vorworte erklärt: "Unseres Wissensgibt es kein Buch, in dem die Lehre von den Sacramentalien als solche allseitig und so systematisch behandelt wäre, wie in diesem", so hat er damit nur die Wahrheit gesagt.

Besonders muss rithmend hervorgehoben werden, dass in dem Werke die verschiedensten Lehrmeinungen mit größter wissenschaftlicher Schärse besteuchtet werden, um dann aus denselben die richtigen Schlussfolgerungen zu ziehen. Die Arbeit kann eine vortreffliche genannt und allen Theologen, besonders den Seelsorgern, für Predigten (die Sacramentalien wären hiefür ein sehr dantbares Thema) bestens enwsohlen werden.

St. Bolten. Brofeffor Dr. Alois Fleischl.

14) **Der Glaube.** Katechetische Predigten von Wilhelm Becker, Priester der Gesellschaft Jesu. Mit Approbation des hochwürdigen Capitelsvicariates Freiburg und Erlaubnis der Ordensobern. Freiburg i. Br., 1897. Herder'sche Berlagshandlung. 252 Seiten. Preis M. 2.—

fl. 1.20; gebunden M. 2.80 = fl. 1.68.

Ein erfahrener Jefuit fagte: "Es fehlt an Ratechismus. Der Ratechismus mufs das tägliche Brot der fleinen und großen Rinder Gottes fein." Nichts ift mahrer, als diefes. Frendiges, lebensvolles Bekennen hat das richtige Erkennen und Berstehen der Glaubensmahrheiten zur noth= wendigen Voraussetzung. Darum dringt der Berfaffer, dem eine vieljährige Erfahrung den Blick für die praktischen Bedürfniffe des Bolkes geschärft. vor allem auf flares Berftandnis. Bei einfacher, lichtvoller Darlegung und folider Begründung der Wahrheit entfällt dann die Nothwendigfeit weit= schweifig zu polemisieren. An die berühmten Katechismusertlärungen seiner Ordensbrüder Deharbe und Wilmers fich anlehnend, entwickelt der Ber= faffer in 21 Vorträgen - fammtliche wirklich gehaltene Bredigten --Begriff, Nothwendigkeit, Eigenschaften, Gefahren und Quellen des Glaubens. Er liefert wohlgeordnetes, reiches Material jur felbständigen Bearbeitung. Darum sind auch die prattischen Anwendungen nur andeutungsweise ge= geben und die auf Affect berechneten Mittel nur fparfam benützt. Die in jeder Beziehung tüchtige Arbeit weckt den Wnnsch, recht bald auch den weiteren Cyclus über die Rirche in den Sanden zu haben.

Leoben. Dechant Stradner.

15) **Révue Thomiste** (Zeitschrift zur Berbreitung der Lehre des hl. Thomas von Aquin), herausgegeben von P. Cocomier, O. Praed. Freiburg, Schweiz. 6. Jahrgang. Preis 14 Franks — M. 11.20 — fl. 6.72. Zu beziehen im Buchhandel oder direct: Bureau de la Revue 222 Faubourg Saint-Honoré, Paris.

Manch schöne Blüte französischer Literatur sindet sich in unserer Duartalschrift unter der Rubrik: C. Ausländische Literatur ansgekündet. Doch ist hier durchwegs von Specialwerken apologetischen oder geschichtlichen Charakters die Rede. Wir erlauben uns daher, ein gediegenes, allgemein wissenschaftliches Werk allen Freunden französischer Literatur bestens zu empsehlen. Es ist die Révue Thomiste, herausgegeben vom

rühmlichst bekannten Dogmatik-Brofessor R. P. Cocomier, O. Praed. an der katholischen Universität Freiburg in der Schweiz. Bang nach der Meinung des heiligen Baters liegen die Lehre, die Principien und die Methode des Aquinaten der Behandlung zugrunde. Immer wieder betont ia Bapft Leo XIII., diefer Sauptkenner ber Schaden unferer Beit und jugleich Sauptförderer echter Wiffenschaft, folden Unschlufs an St. Thomas. Beispielsweise erinnern wir an das Rundschreiben "Aeterni Patris" vom 4. August 1879, an das Sendschreiben "Officio sanctissimo" vom 22. December 1887 für die Bayerifchen Bifchofe, an den Erlafs "Gravissime Nos" vom 30. December 1892 für die Gesellschaft Jesu betreffs der Borschrift der Lehre des hl. Thomas in den Ordenssatzungen (Text des letzteren Schreibens fiehe: Commer, Jahrbuch für Philosophie und fpecul. Theologie, XI. Band, S. 383 ff., nebft deutscher Uebersetzung und Bemerkungen von P. Ih. M. Wehofer, O. Praed). Durch diesen engen Anschluss an St. Thomas will Leo XIII, die moderne Wissenschaft vor dem Untergange bewahren und ihr haltbaren Fortschritt sichern, sowie auch rechte Einheitlichkeit unter den katholischen Philosophen und Theologen fördern. In eigenem papstlichen Breve vom 12. Juli 1894 an den ge= nannten Berausgeber der Revue heift es unter anderem: "Plane congruit cum consiliis Nostris genus tractationis Révue Thomiste, quam ipse, delectique socii instituistis per intervalla edendam. Quod enim jam diu Nos, nec sine fructu, contendimus de christianae sapientiae instauratione, eo demum spectat ut veritati per haec tempora graviter afflictae consulatur: ex qua non solum ad recte intelligendum sed etiam ad recte agendum pendent momenta maxima. Quapropter cum Fide quae veritas est divina conciliare ingeniosorum studia, per eamque ipsam humanas quotquot sunt Disciplinas quum ab erroris labe tutari tum ad veram progressionem munire, hoc magnae quidem praestantiae est opus nec minoris utilitatis. Feliciter autem iis succedet qui Aquinate magistro usi sapientissimo, doctrinam ejus scrutentur intimam, deducant sinceram, accommodate exponant: ipse enimvero et principiis et philosophandi ratione mire valet ad causas omnes illustrandas. dirimendas, vel si perarduas temporum cursus adduxerit. - Nihil profecto neque Nobis acciderit gratius neque doctrinae sanae opportunius, quam si vestra pariter opera humanae veritatis origo ex veritate divina atque necessaria inter utramque connexio in medio emineat; ita videlicet, ut suspicionibus sensim dimotis crescant erga Fidem et reverentia et studia doctiorum." Seit den fünf Jahren ihres Bestandes hat die Revue Thomiste in den gebildeten tatholischen Familien Frantreichs fehr große Berbreitung gefunden und gewinnt dort immer weiteren Ginflufe. Gewifs wird es auch in Deutschland Defterreich vielen gebildeten Ratholifen höchst willfommen fein, durch die Revue im besten und zugleich leichtverständlichen Französisch über die höchsten zeitgenöffischen Fragen der einzelnen menschlichen Biffensgebiete im Geifte bes heiligen Thomas und damit im Ginne des Papftes Leo XIII. unterrichtet zu werden. Die Artifel des bewährten Leiters ber Revue über hupnotismus, beren Separatausgabe bereits in zweiter Auflage erschienen ift, wurden von Fachzeitschriften fehr belobigt (val. Siftor .= polit. Blatter, Band 1218, C. 541 f.). Aus derfelben Geber ftammt auch ber höchst interessante Bericht über bie Braftische Schule biblischer Studien im Dominicaner-Convent St. Stephan zu Jerusalem, sowie der im letten Bande begonnene und noch fortgesetzte Nachweis der Glaubwiirdigkeit der christlichen Geheimnisse aus den hh. Evangelien (la démonstration évangelique) u. dal. Treffliche apologetische Arbeiten behandeln die Bernünftigfeit bes Glaubensactes, ben Stand der heutigen Apologetif und deren Krifis, Beweis des Dafeins Gottes und Weltanfang, Emigfeit der Welt? u. f. w. Aus den verschiedenen theologischen Disciplinen finden wir besonders eingehend behandelt das Einwohnen des heiligen Geistes in den gerechten Geelen und die molinistischethomistische Controverse über den Ein= flufs Gottes auf die geschöpflichen Sandlungen, sowie die göttliche Vorsehung. Alls tiichtige philosophische und philosophie-geschichtliche Abhandlungen find zu erwähnen: Die Kantstudien, die schlagfertige Zuruckweisung des Neu-Kantianismus, die Entwicklungs-Theorien und die Principien des heiligen Thomas, Urftoff und Ausdehnung, Criminaljustiz und Todesstrafe, das Eigenthum, der gerechte Arbeitslohn u. f. f. Anerkannte Fachmänner belehren über den neuesten Stand der chriftlichen Archäologie, Physiologie, Bhufif. Chemie, Geologie u. dal. Interessante geschichtliche und geographische Ausführungen find nicht vergeffen. Auch treffliche Kunftstudien werden geboten. Insbesondere lernen wir den rührigen Administrator der Revue, R. P. Sertillanges fennen als wohlgeschulten Aesthetiker und feinfinnigen Runftkenner. Unterhaltend und erbauend zugleich find die trefflichen kurzen Artifeln des berühmten Conferenzredners R. P. Ollivier, O. Praed.: Der Borläufer, St. Josef, hl. Maria Magdalena, Lourdes, felige Margaretha von Löwen u. f. w. Die Rubrif: La vie scientifique bringt: Berichte über wissenschaftliche Gesellschaften oder Congresse, wie über die internationalen wissenschaftlichen Congresse zu Brüssel und Freiburg (Schweiz), iiber den Arbeiterschutz-Congress zu Zürich, Kritik der Artikel miffenschaft= licher Zeitschriften, literarische Besprechungen. Inhaltsangaben verschiedener wissenschaftlicher (meist philosophischer) Zeitschriften, neue Biicher u. dal. Ueberall ist auch die moderne deutsche Wissenschaft gebürend berücksichtigt, felbst die von irr= und ungläubigen Autoren, jum Beispiel von Sarnack, Eduard von Hartmann u. a. Die Rovue gebietet über eine fehr jahlreiche und tüchtige Mitarbeiterschaft aus dem Dominicanerorden, dem Beltclerus und dem Laienstande. Als deutsche, beziehungsweise öfterreichische Mitarbeiter nennen wir die Professoren: Msgr. Kirsch, Clemens Bäumker, Frank: Die Dominicanerpatres: Denifle, Michel Schlinker. Alle zwei Monate erscheint ein heft, Lexicon-Dctavformat, 140 Seiten ftark. Mit Marg d. 3. hat der 6. Jahrgang begonnen. Die Revue ift zu beziehen um den Breis

von 14 fl. direct vom Bureaux de la Révue 222, Faubourg Saint Honeré, Baris oder durch den Buchhandel. Commissions-Berlag haben in Deutschland Defterreich: Maner & Co., Wien; Kittler und Brodhaus Leipzig; Lentner, Minchen; Buftet, Regensburg.

Banern. P. Jos. a Leon, Cap.

16) Forichungen zur baherischen Geschichte. Bon Doctor G. Raginger. Rempten, J. Rojel, 1898. VIII. und 653 Geiten : Preis  $\mathfrak{M}, 9 = \mathfrak{fl}, 5.40.$ 

Unter diesem Titel erschien von der Hand des bayerischen Landtags= abgeordneten Dr. Ratinger eine Reihe von Abhandlungen über banerische Geschichte, vornehmlich des Mittelalters.

Die erste hälfte des Buches nimmt eine Geschichte Albert Behaims ein, des bekannten papftlichen Legaten und Agitators gegen Raifer Friedrich II. Das Urtheil über diesen Mann gründete fich bis in die jungfte Beit im Befentlichen auf die gehässige Darstellung Aventins. Erft in den letten Jahrzehnten, nachdem das noch erhaltene Notizbuch Alberts (gegenwärtig im Besitz der königlichen Staatsbibliothet zu München) ber Sauptsache nach von C. Soffer ediert worden, wurde seine (Beschichte Gegenstand eingehender Untersuchungen. Raginger veröffentlichte eine Abhandlung über Albert im 64. Band der historisch-politischen Blätter (1869). Ihm trat Schirrmacher mit seinem Wert, "Albert von Posse-münster" (1871), entgegen, verwickelte sich aber in Jrrthümer; schon ber Titel ist unrichtig, indem hier Albert Behaim mit einem gleichzeitigen Passauer Ranonifer verwechselt wird, der politisch gar keine Rolle spielt. Leider sind Schirmachers Ausstührungen auch dem Artikel über Albert im ersten Band der allgemeinen deutschen Biographie zugrunde gelegt. Nachdem dann Raginger in den historischen politischen Blättern, Band 84, 85, 119, neuerdings Untersuchungen erscheinen ließ, saßt er in seinem neuesten Werf die früher gewonnenen Resultate zusammen und bietet unter Herangiehung des gesammten einschlägigen Quellenmaterials, unterftugt von eingehender Dris- und Sachkenntnis, ein anschauliches Bild von dem Leben und Wirken Alberts. Ratinger fteht nicht an, die Fehler und Mifsgriffe desfelben ins gehörige Licht zu jegen, aber er bemerkt mit Recht (G. 265): Ber ein gutreffendes Urtheil fällen will, muß fich in ben Beift ber handelnden Berjonen der Bergangenheit hineingudenken und von diefem Gefichtspunkte aus Wollen und Sandeln, Thun und Laffen abzuwägen vermögen.

Da Albert wahrscheinlich Tauspathe (compater) Herzog Ottos II. von Bahern war, so sucht Ratinger (S. 633 sf.) ten Grund zu diesem Verwandischaftsverhältnis darin, dafs Athert vielleicht in näherer Beziehung gur Martgräfin von Saidstein, der Tante B. Ottos, ftand; Alberts Bermandte maren Ministerialen Der Markgrafen von Saidstein. Besonderes Interesse verdient auch der Simmeis auf Alberts wissenschaftliche, namentlich hiftoriographische Thätigkeit, wie sie durch

sein erhaltenes Conceptbuch bezeugt ift. (3. 274 ff.)

Die zweite Salfte des Buches umfast 14 gesammelte Abhandlungen. Gin großer Theil derfelben verfolgt, wie der Berfaffer in der Borrede bemerft, den 3wed, neuen Auffassungen Bahn gu brechen, Anftoff zu neuen Forschungen und wiederholten Untersuchungen zu geben. Die erste dieser Abhandlungen beichäftigt sich mit dem alten Bisthum Lorch (bei Enns in Desterreich) und den sogenannten Lorder Falichungen. Auch bierüber hat R. bereits früher Untersuchungen veröffentlicht (Ratholif. 1872 und 1896). Der Berfaffer sucht ben Zusammenhang zwijchen bem romifchen Bisthum Lorch (Lauriaeum) und bem ipateren Bisthum Baffan nachzuweisen; er betrachtet die im altesten Baffaner Traditionstoder (Mon. boica 28b) erwähmen Bijchofe Erchanftid und Otfer, sowie Bivilo, der dann erfter Bischof von Bassau wurde (en 787), als Lorcher Bischoie. Allein bem widerspricht ichon der in den betreffenden Urfunden von jenen Bijchoien gebrauchte Ausdruck vocatus episcopus, ftatt wie man bech erwarten burfte, episcopus Lauriacensis; Auch der Umstand, dass sie mit ihren Getreuen (cum fidelibus suis) im Lande umherziehen, spricht doch weit eher für die Unnahme Dummlers (Piligrim von Paffau, S. 151) und Haucks (Kirchengesch. Deutschlands I 340 A. 4), dass dieselben Wander- oder Regionardischöse waren. Auch die Ansicht R., dass Lorch zur Zeit des heil. Rupert kirchlich organisiert, also Bischossis war, ift faum haltbar. Gibt er boch an einer andern Stelle (S. 421) felbft zu, bass Rupert, der einen Ort für eine Riederlassung suchte, Lorch für ungeeignet fand, da es gegen Often, das heißt gegen die Avaren, welche feit 568 in jenen Gegenden hausten, zu wenig geschützt war.

Bon ben gefälschten papftlichen Bullen, die für ein Erzbisthum Lorch und deffen Fortsetzung in Vassau zeugen sollten, scheidet Rottinger, wie schon früher, die des Emmochus aus und weist fie mit überzeugenden Gründen dem Bischof Wiching von Passau (899) zu. Die übrigen Fälschungen bringt er mit dem Plan des Bischofs Wolfger (1194—1204) in Verbindung, in dem weiten Umfang ber Baffauer Diocefe neue Bisthumer zu grunden, die Baffau untergeordnet fein follten. Diese Unnahme hat entschieden große Wahrscheinlichkeit für sich und wird noch dadurch gestügt, dass Wolfger nachweislich auch andere Fälschungen sich zuschulden kommen ließ. Jedenfalls aber ist die Hypothese Dümmlers, Bischof Piligrim von Passau (971—991) sei der Fälscher der Bullen, zurückzuwei en und follte fünftig in feinem Geschichtswert mehr Raum finden.

Das dritte Stadium in der Entwicklung der Lorcher Fabel fällt nach Ratinger ausammen mit der Enistehung der vita s. Maximiliani 1291. Aber die in dieser vita benütte historia ecclesiae Lauriacensis, in der die Lorcher Fabel schon so ziemlich in ihrer vollen Ausgestaltung erscheint, wurde vermuthlich schon um die Mitte des 13. Jahrhunderts zugleich mit dem Vassauer Bischofskatalog verfaist. Wenn ferner Raginger als Enistehungsort der vita Maximiliani das Kloster Formbach (oberhalb Paffau) annimmt, so ist doch die Thatsache, dass Brusch im 16. Jahrhundert dort jene vita fand, für jene Ansicht keine genügender Grund.

Der Plan B. Wolfgers, im Bereich der Baffauer Diöcese Suffragan-bisthumer zu errichten, wurde bald darauf von Herzog Leopold dem Glorreichen von Desterreich insofern wieder aufgenommen, als er an der Curie die Grundung eines Bisthums Wien betrieb. Mit diesem Project, über tas uns besonders eine Bulle Papst Innocenz III. vom Jahre 1208 auftlärt, beschäftigt sich die zweite Abhandlung. Weder dem Herzog Leopold noch seinem Sohn Friedrich II. dem Streitbaren († 1246) gelang es, jenen Plan zur Durchsührung zu bringen. Erst unter Kaiser Friedrich III. wurde bekanntlich das Bisthum Wien errichtet 1468.

Bon fulturhiftoriichem Interesse ist der dritte Aufsag über die alteste Reliquienverehrung in Bapern. Schon in der vita's, Severini bezeugt. erhielt sich die Berehrung der Gebeine der Heiligen trot der Einwanderung heidnischer Stämme bei den zurudgebliebenen romisch-chriftlichen Provinzial-Bewohnern fort und fand bald auch bei den germanischen Bolfern Eingang. Much die breves notitiae, Salzburgs altefte Urfunde, geben hierüber merkwürdige Aufschlüffe. Die Translationen von Reliquien aus Rom häufen sich besonders seit dem Auftreten des heil. Bonifacius in Deutschland.

In der vierten Abhandlung: Zur älteren Kirchengeschichte Banerns bietet Ratinger unter anderem eine neue Lösung der Rupertusfrage insofern, als er auf Grund der 1882 entdeckten Grazer vita des Heiligen nachweist, dass Rupert lediglich als Rlostergründer in Bayern aufzufaffen fei; erst in der foge= nannten vita primigenia, die etwa 100 Jahre junger ift, als die Grazer vita, erscheint er als Bayernapostel und Gründer des Bisthums Salzburg. Bon ber Ansicht ausgehend, dass die Befehrung der Bajuwaren Ruperts Werk sei, hat man früher seine Wirtsamkeit ins 6. Sahrhundert verlegt; diese Annahme hat noch bis in die jungste Zeit, besonders von Salzburger Seite Bertheidiger gefunden. Dagegen steht heute unftreitig fest, dass Ruperts Auftreien um 700 zu segen ift. also in eine Zeit, da die Bajuwaren längst mit dem Chriftenthum bekannt geworden. — Beiterhin fommt Ratinger in dieser Abhandlung auf die vita s. Valentini zu sprechen, die 1120 bei Eröffnung des Grabes des Heitigen auf einer Bleitasel gesunden wurde. Dümmler (Piligrim) erklärte dieselbe als eine Fälschung des 12. Jahrhunderts, während Nirschl (der hl. Valentin! Mainz 1889) annimmt, die Tasel sei beim Tode des Heiligen in sein Grab gelegt worden. Rahinger dagegen vertritt hier, wie schon früher (hist. pol. Bl. 83, 700), die bereits von Hanist (Germ. sacra I) ausgesprochene Ansicht, dass die Tasel zur Zeit der Translation des Heiligen 768 angeserrigt worden sei.

Im Anschluss an das Werk von Holweck, Fasti Mariani (Freiburg 1892), bespricht Rakinger sodann die Geschichte der Marienfeste in Babern, deren Ginführung und Bedeutung. Mit der Kirchengeschichte Baberns unter den letzten Agilol= fingern beschäftigen sich die beiden nächsten Abhandlungen: Quirinus und Arfacius handelt von der Gründungsgeschichte der Klöster Tegernsee und Ilmunster, beren Schutpatrone jene Heilgen sind. Nach Ratingers Untersuchungen sind beide Albster Stiftungen des altbaherischen Abelsgeschlichtes der Huosier. Nach der Tegernfeer Ueberlieferung, wie fie in den Quirinalia des Metellus aus dem 11. Sahrhundert enthalten ift, gilt Quirinus als Sohn des "erften chriftlichen Raifers" Philippus (Arabs). Ein neues Zeugnis für diese Ueberlieferung bietet eine von A. Ebner in einem Benediger Miffale des 11. Jahrhunderts entdedte Abbildung, die den Beiligen mit Krone, Scepter und Reidzapfel darftellt. Wie weit jedoch diese Tradition zurudgeht und ob fie hiftorischen hintergrund hat, läßt sich nicht erweisen. — Die andere Abhandlung: Der bayerische Kirchenstreit unter den letten Agilulfingern, ergibt wesentlich neue Gesichtspunkte für die Beurtheilung des Conflictes zwischen Bergog Tassito und Rart dem Großen. In bem Rampf zwischen bem germanischen Eigenfird, ensuften und ber römischen Auffaffung von der Berwaltung des gefammten Kirchenvermögens durch den Bischof, in dem Streit der franklichen Bischofe mit den baperischen Aloftern, benen Die Seelsorgsthätigkeit genommen werden sollte, suchten die Bischofe Tassilo auf ihre Seite zu ziehen. Die Spnoden zu Regensburg, Ascheim, Dingolfing, Neuching gaben den Forderungen der Bischöse Ausdruck. Bald scheint jedoch eine Spannung zwischen Taffilo und den Bischöfen, beren Intereffen er wohl zu wenig vertrat, eingetreten zu sein; König Karl bagegen stellte sich auf Seite ber Bischose. Die weitere Entwickelung ber Berhältnisse führte zum Sturz bes Bahernherzogs. Bemerkenswert ift auch, das Ratinger die Berbindung Taffilos mit den Avaren auf beffen Plan, die oftlichen Rachbarn Baberns für das Chriftenthum zu gewinnen, zuruckführt; zu diesem Zwecke muste er mit denselben vor allem freundliche Beziehungen aufrecht erhalten.

Es solgt eine Erörterung über die sociale Bebeutung des heiligen Franciscus (von Assinger Dren destimmt gewesen sei, die Bermittlervolle zwischen Reichthum und Armut zu übernehmen. Wenn hier Katinger unter anderm behauptet, (S. 523): "Aus den firchlichen Bruderschaften in den Kapellen der Franciscaner giengen die Zünste hervor," so wären hiester vor allem Beispiele anzusühren. Der Ursprung der Zünste ist doch bekanntlich älter als die Gründung der Bettelorden. — An diesen Aussatz sichließt sich eine Besprechung über die Anfänge der Bettelorden in der Diöcese Kassau seit dem der Den den der Beisperchung über die Anfänge der Bettelorden inder nicht nur an den älteren Orden und an der Weltgeistlichkeit, besonders Bischof Kudiger (1233—49) Widerstand, sondern auch an Herzog Friedrich II., während der Abel sie begünstigte. Katzinger weist zum Schlusse des Aussach hin, dass in Ersoschung des Einslusses der Bettelorden auf die sociale Entwicklung der Städte noch manches zu thun wäre.

Ein Stück bayerischer Culturgeschichte bietet die folgende Schilberung bäuerlichen Lebeus im 13. Jahrhundert. Zugrunde gelegt sind beionders die Datungen Nidhards von Reuenthal und Werhers des Gärtners (Meier Helmbrecht.)

Gin baherischemailandischer Brieswechsel aus dem 12. Jahrshundert, zwischen Laul von Beruried, dem Biographen (Bregors VII., nehft seinem Schüler Gebhard (beide sind die Gründer von St. Mang in Stadtamhof bei Regensburg) und dem meiländischen Domgeistlichen Martin, ist in kirchens und

culturgeschichtlicher hinficht interessant. Ein Brief an Erzbischof Obert von Mailand vom Jahre 1146 ift für die Baugeschichte Baperns wichtig, indem er Ausschlässe gibt über die Thärigkeit Lombardischer Bauinnungen in Bahern, besonders über die der Bauarbeiter von Como. Razinger will durch den Ausschlass Anlass zu neuen Forschungen über die baperische Baugeschichte bis zum Auf-

tauchen ber Gothik geben.

Die vorletzte Abhandlung beschäftigt sich zunächst mit dem Wesen und der Würde des Diaconats in der altchristlichen Kirche, und wendet sich unter anderm gegen die Ansicht, dass unter den im ersten Briese des heil. Baulus an Timotheus (3, 11) erwähnten Diaconissen Frauen der Diacone gemeint seien; vielmehr seien weiblich Diacone, Jungfrauen oder Witwen zu verstehen. Im zweiten Theil dieser Abhandlung bespricht Katingar die städtische Armenspilege im Mittelalrer, mit besonder Bezugnahme auf Bayern. Katinger hat bekanntlich schon früher ein größeres Wert über die Geschichte der firchlichen Armenpslege verössenlicht (2. Aussage 1883). In unserer Abhandlung weist er namentlich die auch in neuerer Zeit von protestantischer Seite wieder ausgetretene Behauptung zurüc, dass eine geordnete Armenpslege das Verdienst Luthers und der Kesormation sei. Es gab Armens und Almosenordnungen ichon lange vor Zuther; überdies hatte das alte System der freiwilligen Armenpslege unbestreitbare Vorzüge vor dem Institut der Armensteuer, das in protestantischen Ländern mit der Resormation, in Bayern seit der Sätularisation auffam.

Den Schluss bildet eine Erörterung über das Project der Errichtung eines Wünchener Bisthums, das zuerst unter Herzog Wilhelm V. im Jahre 1579 auftauchte, von den Kurfürsten Ferdinand Maria um 1674, und Mar Emanuel 1696 wieder aufgenommen wurde, aber nicht zur Durchführung

fam. -

Leider zeigt das Buch bisweilen Spuren von Flüchtigfeit. Man fühlt hie und da den Mangel einer klaren Disposition, es sinden sich manche Wiederholungen, auch geht die Darstellung öfters zu sehr ins Breite. Aber von diesen kleinen Mängeln abgesehen enthält dasselbe unstreitig wertvolle Beiträge zur Kenntnis der bayerischen Geschichte, wirft auf manche dunkle und noch wenig durchforschte Gebiete derselben neues Ltcht.

Dillingen. D. J. Widemann, f. Gymnafiallehrer.

17) Zur neueren Geschichte der Entwicklungslehre in Sentschland. Sine Antwort auf Wilhelm Haackes "Schöpfung des Menschen." Von E. Wasmann S. J. 101 Seite. Münster 1896, Afchendorff. M. 1.50 = fl. —.90

Durch Vermischung von aprioristischen Theorien mit empirischen Thatsachen hat Haacke zum so und so vieltenmale den allmächrigen Schöpfer "unwiderleglich" beseitigt. Wasmann, der in den Naturwissenschaften gut zuhause ist, macht nun auf die Sprünge dieses neuen materialistischen "Shstems" aufmerksam und brandmarkt es als "Consusionismus".

Braz. Dr. Anton Michelitsch, Universitäts=Professor.

18) Petri Cardinalis Pásmány tractatus in libros Aristotelis de coelo, de generatione et corruptione atque in libros meteororum. Rescensuit Dr. Steph. Bognar, Universitatis Budapestensis h. t. rector in eademque s. theologiae professor P. O. 18<sup>a</sup>7. n. 556. M. 12.—— fl. 8.20.

Wer je einmal mit den Riesenarbeiten der alten Cammentatoren der Aristoteliker sich zu beschäftigen Gelegenheit hatte, wird über die Summe von Belesenheit, Arbeitsluft und Geisteskraft, die uns hier entgegentritt, gestaunt haben. Die unzweiselhaft bedeutenden Fortschritte unseren Zeit auf

den Gebieten der Ersahrungswissenschaften, lassen freilich den Stagiriten und seine Commentatoren vielfach weit hinter sich zurück mit ihren Ersstärungen der gewöhnlichen meteorologischen Erscheinungen, ihren Unschausungen über die Beschaffenheiten der Himmelskörper und deren Unterschiede von den tellurischen, deren Zahl, Größe und Einstlisse auf die Erde, über das Werden und Bergehen der Lebewesen, über die vier Elemente und ihre Eigenschaften u s. Allein nichtsdestoweniger verdienen diese Arbeiten der Borzeit unsere Bewunderung und unseren Tank. Die Ersolge der modernen Forschung wären in sich gehaltvoller und sicherer gestellt und ohne Zweisel auch ihrem Umfange nach allseitiger, hätte man nicht, gewiss vielsach aus Unkenntnis, die Brücken, welche die alte mit der neuen Wissenschaft zu verbinden bestimmt waren, beinahe überall niedergebrannt.

Das Gesagte gilt nun auch von dem oben angezeigten dritten Bande der Werfe des großen Primas von Ungarn. Der Herausgeber verdient Dank. Bielleicht wird doch gar mancher moderne Gelehrte, dem der Comsmentar in die Hände fällt, die gerechte Bewunderung dieser wahren Geistessarbeit aus vergangener Zeit nicht versagen.

Sarajevo. P. Ad. Hüninger, S. J.

19, Gedenk-Blätter zu Ehren des hochwürdigen geistelichen Rathes Dr. Josef Grimm, weiland Professor der neustestamentlichen Exegese an der Universität Würzburg. Zum ersten Jahrestage seines Todes gewidnet von Dr. Hermann Schell, derzeit Rector der Universität Würzburg und Dr. Albert Ehrhard, Prosessor an der Universität Würzburg. Zum Besten des Würzburger Bonisacius Vereines.

— Würzburg, Andreas Göbel. 1897. 132 Seiten. Preis M. 1.20

= ft. -.72.

Der Verfasser des Lebensbildes des hochwürdigen Verstorbenen theilt seinen Stoff in fünf Abschnitte, wodurch es ihm gelingt, ein allseitig klares Vild des großen Theologen zu entwerfen. Im ersten Abschnitt behandelt er bessen Tugend und theologische Bildung.

Grimm ift geboren am 23. Januar 1827 zu Freising auf dem Domberge, dessen "Einsamkeit und ernste Bewohner auf den Charakter des Anaben einen für das ganze Leben nachhaltigen Einsluß ausübte." Nachdem er im Jahre 1845 das Ghnunasium absolviert hatte, bezog er als Theologe die Universität München, an der sehr berühmte Männer die Lehrstühle innehatten; am meisten aber zogen ihn Hannberg und Reikmanr an, sowie der damalige Münchener Domcapitular Dr. Fr. Windishmann. Die erste Frucht seiner höheren Studien war die glückliche Lösung einer Preisausgabe der philosophischen Facultät, nämlich eine Characteristit des mittelalterlichen Geschichtsschreibers Otto von Freising. Die zwei solgenden Jahre verbrachte er als Commendist in München dei Sanet Peter und benützte diese Zeit, um die theologische Doctorwürde zu erringen. As Promotionsarbeit erwählte er sich die "Sannarier und ihre Stellung in der Weltgeschichte mit besonderer Berückssichtigung auf Simon den Magier." Nachdem er noch zwei Jahre in der Seelsorge gewirkt, wurde er am 20. Februar 1856 zum Lycealprosesson in der Seelsorge gewirkt, wurde er am 20. Februar 1856 zum Lycealprosesson ach Regensburg berusen. 18 Jahre oblag er daselbst dem Sehramte und legte den Grund zu seinen Listzüchten. Ein Grundton durchzieht sein ganzes Leben und gestaltet es zu einem harmonischen Streben nach immer größerer

Bervollkommnung, um seinem Berufe, ber ihn immermehr begeisterte, gleichwie er sich immer fruchtbarer gestaltete, so vollkommen als möglich zu entsprechen."

Der zweite Abschnitt zeigt uns Brimm als Brofessor der Theo-Logie. Bis jum Jahre 1864 las Grimm die Exegese des alten und neuen Testamentes; bei der Trennung der beiden Fächer entschied er sich für das alte Teftament. Im Jahre 1869 lehnte er einen ehrenvollen Ruf nach Brag ab. 1874 erfolgte seine Ernennung zum Professor in Würzburg. Mit freudigem Bergen folgte er dem Rufe an die Alma Julia und die Zeit von 1875-1885 bildete infolge der durch den Culturkampf veranlassten außerordentlichen Frequenz die Glanzperiode seines Lehramtes. Einen Ruf nach München zur Uebernahme des durch den Tod Scheggs verwaisten Lehrstuhles lehnte er ab. Im Jahre 1888/89 ward er Rector magnificus. Seine volle Thätigkeit galt jedoch der wesentlichen Seite des Brosefforenlebens, seinen Vorlesungen, die er immer wieder redigierte und mit den neuen Resultaten seiner Forschungen bereicherte. "Aller Aeufer= lichkeit im Innersten seines Wesens abhold, vermied er bei seinen Bor-Tefungen alles, was Effecthascherei und Wortschwall bedeutet, aber jedes Wort, jedes Bild offenbarte die tiefe Ueberzeugung, die ihn befeelte und wodurch er vielleicht am meisten auf seine Schüler einwirkte." Deshalb erstreckten sich seine Vorlesungen auf Weniges, das er aber tief ergründete und von allen Seiten beleuchtete.

Im dritten Abschnitt sehen wir Brimm als Forscher und Schrift= steller. "Hochstrebender Sinn bei der Wahl des Themas, Gründlichkeit und Tiefe in der Forschung, ftrengste Objectivität in der Durchführung, gewählte Sprache und allfeitige Klarbeit in der Darftellung, das find die Brincipien, die Grimm fich früh zu Führern feines schriftstellerischen Berufes erfor und denen er allzeit treu blieb" (p. 48). Außer zwei kleineren Arbeiten im Jahre 1859 und 1861 veröffentlichte er 1863 "die Einheit des Lukas = Evangeliums" und gewann dadurch eine sichere Grundlage für feine hiftorische Darstellung des "Lebens Jesu", das der Mittelpunkt seiner geistigen Thätigkeit war und ihm für alle Zeiten einen literarischen Ruhm fichert. Dem "Leben Jesu" widmete er die unausgesetzte Wirksamkeit von 21 Jahren. "Es lafet fich nicht in Abrede ftellen, die Geschichte Jesu entfaltet fich mit einer Rlarheit und dramatischen Lebendigkeit, wie fie bei keinem anderen Darsteller des großen Gegenstandes zu finden ift" (p. 73). Bei der Feier des Stiftungstages der Alma Julia im Jahre 1889 hielt er die Festrede und mählte sich das Thema: "Das alte Ifrael und die bildenden Rünfte."

Der vierte Abschnitt führt uns den Verstorbenen vor in seinen Kunstund Naturstudien, auf seinen Reisen, und der fünste als Priester und Mensch. "Als Mensch war er eine ausgesprochen innerliche Natur, die sich nur wenigen mittheilte"; "als Priester war er ein mustergiltiges Vorbild für die theologische Jugend."

Hieran schließt sich die Trauerpredigt, welche Prosessor Dr. H. Schell zu dessen Gedächtnis am 5. Januar 1896 in der Würzburger Universitätsstriche gehalten hat. Dr. Schell entwickelt darin in vollendeter rhetorischer

Sprache die Grundgebanken bes meffianischen Lebensplanes Jeju auf Grund der exegetischen Werke des Berlebten.

Wie aus diesen kurzen Notizen hervorgeht, ift dieses Lebensbild des großen Gelehrten eine nach Möglichkeit vollkommene, fehr gründliche Arbeit, die Charafterzeichnung flar und mit den warmen Worten eines Freundes dargestellt. Die Berfasser tamen in dieser Schrift einem Bergenswunsche aller Freunde des Berftorbenen entgegen, besonders aber besitzen an ihr alle diejenigen, welche einst zu seinen Fügen gesessen und feinen gelehrten und erbaulichen Borträgen gelauscht, ein dauerndes Andenken an ihren Freund und Lehrer.

Ambera.

Dr. Mathias Högl, Militärprediger.

## B) Meue Auslagen.

1) Geschichte der öffentlichen Thäligkeit Telu. Dach den vier Evangelien dargeftellt von Dr. Josef Grimm, weiland b. geiftlicher Rath und f. o. ö. Professor der Theologie an der Universität Bürzburg. Dritter Band (als: Leben Jesu IV. Band.) Zweite Auflage beforgt von Dr. Josef Bahn, Subregens des bischöflichen Briefterseminars zu Würzburg. Mit bijchöflicher Approbation. Regensburg. Buftet. Gr. 80. VIII und 671 Ceiten. Breis: M. 5 .- = fl. 3, gebunden in Halb=

chagrin M. 6 = fl. 3.60.

Die Anlage und Vortrefflichkeit der ersten Auflage des vorliegenden Bandes wurde Seite 932 ff., 39. Jahrgang dieser Zeitschrift (1886) mit Recht hervorgehoben und auf den besonderen Wert des schönen Werkes für das geistige Leben hingewiesen. Bas die jegige Reuauflage des vergriffenen Bandes betrifft, konnte dieselbe von dem hochverdienten, gottbegnadeten Berjaffer bes großen Werfes selbst nicht mehr bearbeitet werden; derselbe war am 1. Januar 1896 in das bessere Jenseits unter tieser Trauer besonders der Universität Würzburg abberufen worden. Um nun dem vielseitigen Begehren nach einer neuen Auflage nachzukommen, erklärte fich — zur allgemeinen Freude — herr Dr. Zahn, Subregens des bischöflichen Priesterseminars in Würzburg bereit, nicht nur die Besorgung einer neuen Auslage zu übernehmen, sondern auch das ganze schöne Werk zum Abschlusse zu bringen; das Manuscript des hochseligen Berfassers schließt nämlich mit der Einführung in die erhabene Scene des "Ecce Mater". Borliegende zweite Auslage weist allerdings eine gar wesent-liche Umarbeitung nicht auf (erste Auslage: VI und 656 S., also die zweite Auflage um II und 15 S., sowie um 1 Cap. mehr, f. S. 339 über die Albtheilung des 13. Cap., woraus das neue Cap. 14: "Das Selbstzeugnis Jesu und die Berurtheilung des Unglaubens), ja aus sichtlich aufrichtigster Pietät gegen den unvergeselichen Autor wollte Herr Dr. Z. auch die Sigenart der Darstellung Grimm's nicht verwischen, was Reserent ungemein hochschätz; allein, nachdem Dr. Z. in der Borrede dem "hocheden Schristeller" und "gläubigen Forscher" einen herzinnigen Nachruf gewidmet, hat er doch, und zwar mehrsfachem Wunsche entsprechend, einige stilistische Hater beseitigt, manche Ausführung fürzer gefast, irgendwie (aus Bersehen) nicht exacte Citate richtig geftellt. Geine Menderungen und Bufate find durch ein eigenes Beichen ober ausdrudliche Bemerkung fichtlich gemacht und verdienen der Form und dem Inhalte nach vollste Beachtung, wie zum Beispiel Seite 41, 62, 104, 176 (recht schon), 297, 339, 346, 365 (ganz gut), 380, 388, 402, 412, 436, 443, 486 f., 489 unter anderem (sehr gut), 501, 567, 645, 669 schr wichtigt u. v. a. Luch zu der exegetischen Begründung, bezüglich des Verklärungsberges

"Tabor" (S. 24 ff.), zu ber Ausicht: "Wolfe bedeute den heiligen Beift" (S. 55);

betreffs der Ursprünglichkeit des Gebetes des Herrn bei Lukas (S. 466 ff.) über den heiligen Geist in der Bergpredigt (S. 496) — hätte Kecensent ganz des sonders eine etwas einschränkende oder abändernde Bemerkung gewünscht, wodurch die neue Auslage allerdings mehr als ein neues Werk erschienen wäre, was ja

eben vermieden werden sollte.

Prag. E. Leo Schneedorfer, k. k. Universitätsprofessor.

2) Apologie des Christenthums. Bon Dr. Paul Schanz. II. Theil: Gott und die Offenbarung. Zweite vermehrte und verbesserte Auflage. Freiburg i. B. Herder 1897. Gr. 8°. X u. 764 S. Preis st. 4.80 = M. 8.—.

Im ersten Theile "Gott und die Natur" hatte der Apologet sich ause einanderzusehen mit dem Atheismus (Monismus) und nachzuweisen, dass die Natur ohne einen persönlichen Schöpfer nicht deufbar sei; hierbei kommen des Berfassers große Kenninisse auf dem Gebiete der Naturwissenschaften zu ihrem Rechte. Der nunmehr auch in zweiter Auflage vorliegende zweite Theil behandelt dem Deismus gegenüber die Nothwendigkeit, Kennzeichen und Wirklichfeit der übernatürlichen Offenbarung des Alten wie des Neuen Testamentes und insbesondere die Verson Christi als des mahren Gottmenschen. Somit bilben diese zwei Theile zusammen das, was man gewöhnlich die demonstratio christiana nennt, mahrend die demonstratio catholica dem britten Bande vorbehalten ift. der hoffentlich auch bald in Neuauflage folgen wird. Insonderheit der zweite Band nun hat für die zweite Auflage eine bedeutende Umarbeitung und Bermehrung (von 485 auf 668 Seiten, dabei ein gutes Sachregister, bas ber erften Pluflage fehlte) erfahren. Es gilt dies zumal von dem religionsgeschichtlichen Abschnitt, bessen Erweiterung die Resultate der einschlägigen Arbeiten des letten Jahrzehnts bedingten, wenngleich ein abschließendes Urtheil auch jetzt noch nicht möglich war. Immerhin laffen die bisherigen Ergebniffe doch bereits wichtige Streislichter auf das Problem der Uroffenbarung, beziehungsweise eines ursprünglichen Monotheismus fallen und es ahnen, wie die Vorsehung Jahrtausende lang das religiose Denken und Leben auf die Erfüllung im Chriftenthum vorbereitete. Dieser Gedanke selbst ist ja schon von den altchriftlichen Apologeten verwertet worden; aber ben suffematischen, wissenschaftlichen Nachweis bafür im Einzelnen konnte man doch erft in Angriff nehmen, als die Geschichte das über vielen alten Bölfern lagernde Dunkel zu zerstreuen begann. In den auf die Bibelkritik bezüglichen Bartien wurden die vom modernen Rationalismus erhobenen Einwände gründlich berücksichtigt, wobei freilich auch manche hergebrachte Anschauungen katholischer Apologeten modificiert wurden — manchem vielleicht sogar zuviel. Jedenfalls aber weiß Professor Schanz, ber auch hier die Literatur beherrscht und durchaus den positiv chriftlichen Standpunkt vertritt, stets über Stand und sichere Ergebnisse der biblischen Studien trefflich zu orientieren. In der That ware der guten Sache nicht gedient, wenn unbequeme aber sichere Thatsachen vornehm ignoriert oder oberflächlich abgethan würden; das aber thut Schanz nicht, und so haben gewiss die Gegner keine Ursache zu der Rlage. bafs fie nicht geburend zu Worte gekommen feien. Ebensowenig werden fie fich über nicht genug maßvolle Polemik zu beklagen haben, da unser Apologet mit Erfolg bemuht war, "alles Perfonliche zu vermeiden und das allen Gemeinsame in den Vordergrund zu stellen". Wenn nur die Gegner von ihm lernen möchten!
— Wie beim ersten Bande dürfen wir das Reserrat auch über den zweiten in eine an alle Gebildeten zu richtende warme Empfehlung zusammenfassen.

Breslau. Universitätsprofessor Canonicus Dr. Arthur König.

3) Bibliothek für Prediger. Bon P. A. Scherer, Benedictiner von Ficht. Mit Approbation des hochw. Capitelsvicariates Freiburg, der hochw. Ordinariate Brizen, Budweis, München, Freifing 2c. 2c. Erster Band: Die Sonntage des Kirchenjahres (der Weihnachts-Cyclus). Erste und zweite Lieferung. Fünfte Auflage. Durchgesehen von P. Wetscher wenter, Conventual desselben Stiftes. Freiburg i. Br. Herder. Preis per Lieferung 90 Bf. = 54 kr.

Diges Werk, bessen zwei erste Lieferungen uns vorliegen, stellt ein Sammelswerk dar, eine reichhaltige und nahezu unerschöpsliche Jundgrube von Homilien, Stizzen und Thematas für den Prediger. So enthält Lieferung l zum Beispiel für den ersten Abbentissonntag eine Homilie, 30 Stizzen und 25 Thematas, ausgewählt aus den Werken der bedeutendsten Prediger, Ordensmänner und Weltscleriker. Bon der Gediegenheit der Bearbeitung zeugt die vierte Auslage, die nun, zehn Jahre nach dem Tode des Versassensten der beitendssen der keinen des deutendsten Mitarbeiter, in gediegener Ausstatung von der rühmlichst bekannten

Berlagshandlung ausgegeben wird.

Laucha. Rröll.

4) Allgemeine Metaphysik. Von Dr. Constantin Gutberlet. Dritte, vermehrte Auflage. Münster, Theissing. 1897. XV. 279 E. Preis M. 3.— = st. 1.80.

5 Die Theodicee. Bon Dr. Constantin Gutberlet. Tritte, vermehrte Auflage. Ebend. 1897. XIV. 290 S. Preis M. 3. – — fl. 1.80.

Es ift eine exfreusiche Thatsache, dass die zwei vorgenannten Bände von Gutberlets Lehrbuch der Philosophie bereits die dritte Auslage erlebt haben. Diese Thatsache gibt einerseits beredtes Zeugnis für den inneren Wert dieses Lehrbuches und beweist andererseits recht handgreislich, dass in Deutschland das Interesse sine wahre und gründliche Philosophie in stetiger Zunahme be-

griffen ift.

1. Die neue Auflage der allgemeinen Metaphysif darf sich mit vollem Rechte eine vermehrte und verbesserte nemnen. Sie dringt insbesondere längere und bedeutsame Zusäße über die Wöglichkeit der Metaphysik, über den Substanzsbegriff, über das Causalitätsprincip, über die Lehre vom Naume und von dem Beharrungsgesetze für die Körperwelt. Diese Zusäße sind veranlasst durch neue Erscheinungen auf dem Gediete der Philosophie in Deutschland und kommen so einem Bedürznisse der Gegenwart entgegen, was ihren inneren Wert in neuem Lichte zeigt. Andere Lehrpunkte, wie zum Beispiel die Erörrerungen über das Individuationsprincip, über die Accidention, über den Schönheitsbegriff, über die Duantität und über die damit zusammenhängende Frage von der Multischan ihretwegen kein Theologe und kein Philosoph die Anschssing des Buches au bereuen haben wird.

2. Auf dem Gebiete der Gottessehre hat Dr. Gutberset schon in der ersten Auflage seiner Theodicee dem Beweise für das Dasein Gottes ausnehmende Aufmerksamkeit zugewendet. Wie zu erwarten stand, hat auch gerade dieser Theil des Werkes von verschiedenen Seiten besondere Beachtung gesunden. Auch der Berfasser selbst hat diesen Theil immer sorgfältig im Auge behalten. Daher zeigt die dritte Auflage gerade auf diesem Gebiete wieder größere Jusäge und bedeutsame Berbeiserungen. Namentlich wird mit Nachdruck hervorgehoben und uns

widerleglich gezeigt, bas wir Gott auf Grund der vorgelegten Beweise als ein personliches, irciwirkendes und von der Welt durchgreifend verschiedenes Wesen zu denken haben. Dabei nimmt der Versasser auf die einschlägigen Bemänglungen, die ihm von Freund und Feind auf diesem Gebiete gemacht wurden, in dankensewerter Beise Rücksicht. — In den übrigen Theilen der Gotteslehre fand sich wenig zu ergänzen oder zu verbessern.

Mögen die beiden Bande unseres Lehrbuches, die in ihrer neuen Gestalt großen Rugen stiften können, sowohl in den Reihen der Professoren als in den

Reihen der Studierenden und der Gelbstlernenden neue Freunde finden.

Briren. Domcapitular Dr. Franz Schmid.

6) Protestantische Geschichtslügen. Bon Dr. Josef Burg. Ein Nachschlagebuch. I., historischer Theil. Achte vermehrte Auflage. Effen 1897.

Fredabeul und Konnen. Preis M. 3.— = fl. 1.80.

Mir liegt die zweite und achte Auflage der Geschichtslügen vor. Seit 1895 sechs neue Auflagen (bis 1897)! Tiese Thatsache macht sede weitere Empsehlung überslüssig, es sollen nur die Vorzüge der neuesten Ausgabe augegeben werden. Der Umfang ist bedeutend vergrößert. Neuere Geschichts-Lügen und Fragen wurden einbezogen (Galilei, M. Stuart, Salzdurger Emigration, G. Bruno, Kepfer); die alten Abhandlungen wurden revidiert. Ueberall sinden wir die neuesten und besten Auctoren benützt. Das Format wurde handsamer.

Dem I Theil soll bald ein II, dogmatischer, solgen, dem die früher an

Dem I Theil soll bald ein II, dogmatischer, folgen, dem die früher an letter Stelle angeführte Abhandlung über Papstthum zugetheilt wurde, und der die dogmatischen Gegensäße zwischen katholische Nirche und Protestanten sammt

historischer Entwicklung behandeln soll.

Für Borträge in Schulen und Bereinen dürfte das Buch die besten

Dienste leisten!

St. Florian. Professor A. Pachinger.

7) Manuale cantus ecclesiastici juxta ritum s. romanae Ecclesiae edidit & B. Beber, magister chori ecclesiae cathedralis Moguntinae. ed. 2<sup>da</sup> Moguntiae 1897 sumptibus Francisci Kirchheim. 136 Seiten ff. 8°, Breis M. 1.— = ff. —.60.

lleber den Zweck des vorliegenden Büchleins lesen wir in der Vorrede, dass dasselbe "senen Bestrebungen entgegenkommen will, welche darauf hinzielen, dem lateinischen Chorgesange, der am Ende des vorigen Jahrhundertes gegen die Vorschriften der Kirche und gegen den Willen und die Reigung des katholischen Volkes in einzelnen Diöcesen Deutschlands gänzlich beseinigt wurde, bei der Feier des Hochames wieder Eingang zu verschaffen." Dieser Zweck ist gewiße ein guter und wird das "Manuale" bort Rugen schaffen, wo bescheine Verhältnisse vorhanden sind und nicht Alles auf einmal zu erreichen ist. Für größere Chöre, welche den firchlichen Vorschriften rollständig gerecht werden wollen, reicht das "Manuale" selbstverständlich nicht aus, da es bei weitem nicht Alles enthält, was im Laufe des Jahres an Sonn- und Feiertagen zu singen ist. Der Titel [agt: "juxta ritum s. romanae Ecclesiae"; besieht man jedoch die Welodien genauer, so wird man sosort erkennen, das diesehen von den n Kom iblichen nicht unbedeutend verschieden sind. Sin Charafteristierum dieser Melodien sicht unbedeutend verschieden sind. Sin Charafteristierum dieser Melodien ist beispielsweise das sichr häusig auftretende b im 4. Modus, auch dort, wo es durch den tritonus in fa nicht gesordert ist, zum Beispiel Seite 3.

Der Druck ist correct und sehr deutlich, die Ausstattung schon, der Preis mäßig. Das Büchlein wird benjenigen, welche die Choralmelodien genauer

fennen lernen wollen, gute Dienste leiften.

Linz. Dr. Martin Fuchs.

8) Erklärung des mittleren Deharbe'schen Katechismus. Bon Doctor Jakob Schmitt, Domcapitular zu Freiburg in Breisgan. Mit Approbation und Empfehlung des hochwürdigen Capitelvicariats Freiburg. Neunte Auflage. Herder'iche Berlagshandlung zu Freiburg in Br. 1897. Drei Bande mit 612, 686 und 703 Seiten. Preis brofchiert Dt. 15 .-= fl. 9.-, gebunden M. 19.20 = fl. 11.52.

Dieses Werk, das gleich beim ersten Erscheinen Aufsehen erregte, liegt mun bereits in neunter Auflage vor. Die rosche Berbreitung spricht mehr als alles Lob für die Gebiegenheit seines Juhalis. Dr. Schmitt versteht es, wie faum ein zweiter, die schwierigsten Bartien bes Ratechismus den Rindern mundgerecht zu machen und sie der kindlichen Fassungstraft anzupassen. Dabei vergist er nie auch auf Herz und Gemüth anregend einzuwirsen. In Desterreich wird wohl der neue verbesserte Katechismus für die Katecheten manche Erleicherung bieten, trothem wird auch hier der geistliche Jugendbildner, wie disher den liebgewonnenen Schmitt gerne zu Nathe ziehen, damit dieser als treuer Mentor ihn die schwierigen Pfade der Katechese sicher führe.

Der Inhalt ift auch in der neuen Husgabe, einige statistische Angaben

abgerechnet, unverändert geblieben.

Franz Siptmair. Schwertberg.

9) Unterricht über die Spendung der Hothtaufe und über die Standes= pflichten der Bebammen. Bon einem Priefter der Ergbioceje Freiburg. Mit Approbation des hochwürdigen Capitelvicariats Freiburg. Tritte, verbefferte Auflage. Freiburg, Berder 1897. XV. 40 Geiten 160 cart.  $\mathfrak{M}$ .  $-40 = \mathfrak{fl}$ . -.24.

Das Büchlein gibt in furzer, flarer Beije nach Urt des Katechismus einen Unterricht über die Pflichten, welche die Bebammen für das Geelenheil ihrer Pflegebesohlenen haben. Die vorgetragene firchliche Lehre ihrer die Nothstause ist correct und praktisch. Die Mahnungen an die Hebrammen sind einsach, ernst und verrathen überall, dass der Versasser ein praktischer Seelsorger ist. In der vorliegenden dritten Auslage zeigt sich gegen die frühere Ausgabe eine kleine Verbesserung, welche die medicinische Wissenschaft forderte. Das Küchlein tann aufs Befte empfohlen werden und wird den Geelforgern befonde & bei dem in manden Diocesen vorgeschriebenen Sebammenunterricht gute Dienfte leiften oder vielmehr diesen ersegen.

Director Dr. Wilhelm E. Hubert. Mainz.

10) Der Spiegel der driftlichen Gerechtigkeit. Thue bas Gute und meibe das Bofe. In Beifpielen aus alter und neuer Zeit. Zweite, vollständig neue Ausgabe von Gabler, der große Eviegel. Berausgegeben von einem Priefter der Diocefe Regensburg. Regensburg 1897. Nationale Verlagsanstalt. 457 Seiten. 16°. Preis M. 3.20 = fl. 1.92.

Obwohl das frühere Werk in zwei Banden 594 und 575, zusammen 1169 Geiten umfaßte, fo tann man mit vollem Rechte fagen, dafe biefe neue Musgabe, in welcher von der erften Bieles wegblieb. Bieles wiederum dagn fam, derselben an Reichhaltigkeit des Stoffes nichts nachgibt und an Gediegenheit und Anordnung viel gewonnen hat. Wleichwie in einem geordneten botanischen Garten der Naturfreund fich freut die Gattungen in ichonen Species vertreten gu finden, fo ift auch außer Zweifel der Rugen, welcher fowohl fur das glanbige Bolf und die Schule als auch für den Prediger und den Katecheten selbst aus der Anwendung der Beispiele erwächst. Der Wert der hier gebotenen Gleichniffe und Beispiele wird noch erhöht durch die besondere Araft, wodurch alle fich auszeichnen: fie find eben ben Schriften und der Beschichte der Beiligen und anderer frommer Manner entnommen, auch der Profangeschichte sowie der neuesten Zeit gehören niele Beispiele an.

Bon nicht zu unterschätzendem Werte find bie in blogen Citaten gewöhnlich einer Reihe von Beispielen angesugten Analogien aus ber heiligen Gehrift. Die Beispiele find alphabetisch geordnet nach dem Gegenstande, jedoch fo, bas ftets mehrere gleichartigen Inhalts unter eine gemeinsame leberschrift eingereiht find. Redem Prediger und Katecheten fann man fagen: Nimm und lies!

P. Maurus Hummer O. S. B. Lambach.

## C) Ausländische Literatur. Ueber die frangösische Literatur im Jahre 1897.

XVIII.

Correspondance du Cardinal de Granvella. (Correspondenz des Cardinals von Granvella.) Bruxelles, Hayez. 2 Bde. gr. 4°. LXXII. 771 und LXVII. 683 S.

Charles Piot, Borftand der Archive des Königreichs Belgien, hat sein großartiges Wert, die Herausgabe der Correspondenz des berühmten Ministers (Karl V. und Philipp II.) und Cardinals Granvella glücklich zu Ende geführt. Auf die früheren 10 Bände haben wir schon aufmerksam gemacht. Die vorliegenden (11. u. 12. Bd.) bilben den Schluss des Werkes. Den Briefen des Cardinals find eine große Anzahl fehr interessanter Antworten beigefügt. Bas jedem, der das Werk auch nur oberflächlich durchgeht, auffällt, ist die ans Unbegreisliche grenzende Arbeitskraft des Cardinals. Nur dadurch, dass er (wie Casar) die Fähigkeit hatte, zu gleicher Zeit mehreren Schreibern und zwar in verschiedenen Sprachen zu dictieren, werden seine Leiftungen erklärlich.

Baudrillart (Alfred). Philippe V. et la Cour de France. (Philipp V. und der Hof von Frankreich.) Paris, Firmin-

Didot. 8º. 3. 38. 624 S.

Die ersten zwei Bände dieses wichtigen Quellenwerkes waren vor acht Sahren erschienen. Da der Berfasser inzwischen Dratorianer wurde, verzögerte fich die Beröffentlichung des dritten Bandes. Derfelbe umfast die Jahre von 1723 bis 1729. Für die Geschichte der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts ist es ein Werk ersten Ranges.

Pisani (Paul). La Dalmatie de 1797 à 1815. (Dal= matien von 1797 bis 1815.) Paris, Picard et Fils. gr. 8º. XXXVI.

490 Seiten.

In den großen Geschichtswerken über die französische Revolution, so auch bei Thiers, Marmont 20., wurde die Geschichte Dalmatiens wenig berücksichtigt. Diese bedeutende Lücke sucht nun der Abbe Pisani, Prosessor am katholischen Institut in Paris, auszufüllen. Er hat zu diesem Zwecke die Archive von Paris, Jara, Wien, Laibach, Triest, Ragusa und diejenigen verschiedener Familien untersucht. Für die Geschichte der französsischen Revolution und besonders auch für die Geschichte Desterreichs ist das Werk unstreitig von großer Bedeutung. Auf folgende Werke, die für Geschichtsfreunde von Bedeutung sind, wollen wir nur in Kürze aufmerksam machen:

Biré (Edmond). Journal d'un Bourgeois de Paris pendant la Terreur. (Tagebuch eines Bürgers von Paris während der Schreckensherrschaft.) 5. (letzter Band). Bom 10. April bis 28. Juli

1794. Paris, Perrin. 12º, 460 S.

Bonnal de Ganges. Les Réprésentants du peuple en mission prês les armées. (1791-1797.) (Die Miffion der Boltsrepräsentanten bei den Armeen.) Paris, Savaête. 8°. 2 Bde. 524 und 526 S.

Bon den mit wahrer Begeisterung aufgenommenen Mémoires des Generals Baron Marbot ist eine Bolksausgabe in drei Bänden (XII, 392, 496 und 448 E.) bei Plon et Nourrit in Paris erschienen.

Triteux (Lieutenant-Colonel). Saint-Cyr et l'école spéciale militaire en France. Paris, Firmin-Didot. ff.= Fol. 836 ©.

Für Fachmänner ist dies ein Werk ersten Ranges.

Saint-Amand (Imbert de). Louis Napoléon et Mademoiselle de Montijo Paris, Dentu 12º. 552 3.

Es ift dies der 32. Band, den der Versasser über die Frauen von Versailles und von den Tuillerien herausgegeben hat. Die Frauen geben ihm die Veranlassung, von ihren Gatten und überhaupt von den Tagesereignissen zu sprechen, und da die Männer die wichtigeren Persönlichkeiten sind, auf denen schließlich die Weltgeschichte beruht, erhalten sie auch in der Vesprechung den Löwenantheil. Das ist auch dei gegenwärtigem Bande der Fall; wohl zwei Drittel des Bandes handeln von Napoleon III. Das Buch enthält sowi Veschächte des vielbewegten Lebens Napoleons und die Jugendgeschichte der nachherigen Kaiserin Eugenie. Es geht dis zur Feier der Vermählung. Da dem Versasser viel unediertes Material zur Verfügung stand, ist er immer höchst interessant. Durch die vorzügliche Darstellung und schöne, edle Sprache wird das Interesse noch gesteigert. Dass er an der Staatskrippe seinen Unterhalt sinder, (er ist Seeretär deim Ministerium des Leußern) merkt man, da er es nie wagt, ossen Farbe zu bekennen. Jumerhin ist er von edler und religiöser Gesinnung, dass seine Schristen auch der Jugend ohne Bedenken in die Hände gegeben werden dürsen. Der 33. Band (Napoléon III. et sa cour) ist uns seider noch nicht zugekommen; dagegen der 34. Er hat zum Titel:

La Cour du second Empire. (Der Hoj bes zweiten Kaiserreiches.) 1856—1858. 4. Aussage. Paris, Dentu. 8°. 482 E.

Saint-Amand erhielt in dieser Zeit (unter Walewsfi) eine Anstellung beim Ministerium des Aeußern und kann daher oft als Augenzeuge erzählen. Er nennt die drei Jahre 1856, 1857 und 1858 die glücklichsten des zweiten Kaiserreiches, und wohl mit Recht; denn in diese Zeit sällt der Variser Friedensschluß, die Geburt des Prinzen, die Besuche mehrerer gekrönter Häupter und Fürsten in Varis, die Festlichkeiten in Osborne, Cherdourg, Fontainebleau, Compiègne, die Reisen — wahre Triumphzüge — des Kaiserpaares im Westen und Norden Frankreichs, die Zusammenkunft mit dem russischen Kaiser in Stuttgart. Nur das Orsiniselttentat bildete einen schwarzen Punkt. Diese glückliche Zeit wird denn auch vom Versasser is Tegend geschildert, dass einem beinahe ein Heinweh nach jenen wonnevollen Tagen beschildert, dass einem beinahe ein Heinweh nach jenen wonnevollen Tagen beschildert, Wom wissenschaftlichen Standpunkt aus dürsten die Schilderungen der Gastmähler, Wälle, Toiletten wohl eiwas deschnitten werden. Das würde aber den Dannen nicht gesallen, und vermuthlich sind die Dannen nicht wenig schuld daran, dass in fürzester Zeit vier Auflagen des Buches nothwendig wurden.

Grandin (Commandant). Le Général Bourbaqui.

Paris, Berger-Levrout. 8º. 394 S.

Schon der Bater des Generals Bourbaqui (die Familie stammt aus Cephalonien) war einer der treuesten Anhänger des großen Napoleon, unter welchem er als Oberst diente. Mit womöglich noch größerer Begeisterung hieng der General Bourbaqui an Napoleon III., und zwar vom Anfang die zum Inde. General Bourbaqui war von den Soldaten geliedt, zu siehet stein älterer Freund Canrobert. Da Bourbaqui in alsen kriegen des zweiten Kaiserreiches eine wichtige Rolle spielte, hat diese Biographie historischen Wert. Um interessanteiten sind wohl die Capitel siber den Krimkrieg, über den Kriege in Ftalien und über den Krieg mit Deutschland.

Souvenirs du Général Comte Fleury. T. I 1837 bis 1859) und T. II (1859 bis 1867). Paris, Plon et Nourrit. 8°.

484 Geiten.

Wie Bourbaqui war auch der Graf und General Fleurh ein treu ergebener Unhänger Napoleon III. Wenn seine Aussagen richtig sind, besaß er das vollste Zutrauen seines Herr, und sein Einstuße war besonders dei Beseyung militärischer Rosten sehr groß. Für Geschichtsschreiber dürften die Mittheilungen über die Borbereitung zum Staatsstreich, über die Bermählung des Kaisers, über die diplomatischen Verhandlungen von 1854—1856 die wichtigsten sein. Der zweite Band enthält die Vermählung des Prinzen Napoleon mit der Prinzessin Clotilde, den Krieg mit Lesterreich, den Feldzug in China, den Krieg in Mexiko u. s. w. General Fleurh hatte an all diesen Ereignissen nicht geringen Antheil.

Denis (Samuel). Histoire contemporaine. La chute de l'Empire, le gouvernement de la Défense nationale, l'Assemblée nationale. (Geschichte der Gegenswart. Der Sturz des Kaiserreiches. Die Regierung der Nationalvertheidigung. Die Nationalversammlung.) Erster Band. Bon der Kriegserklärung biszum 31. October 1870. Paris, Plon et Nourrit. 4°. 516 S.

Dieses Werf verdient alle Beachtung wegen innerer und äußerer Borsze. Für wen wäre die Geschichte der Gegenwart, zumal sie so reich an großen, folgenreichen Ereignissen ist, ohne Interesse? Dazu kommt, dass dem Verfasser gründliche Sachkeniatnis nicht abgesprochen werden kann, dass er den reichhaltigen Stoff übersichtlich zu ordnen versteht. Die Schilderung zeichnet sich durch Anschalticheit und Lebendigkeit aus. Der Versasser verspricht, undarteissch zu sein, und er ist es auch im Ganzen. Da aber vom Ansang die zum Ende viel gesehlt wurde, ist es begreislich, dass auch viel getadelt wird. Die kaiserliche Aegierung, die folgende Regierung der Desense Nationale, die nur muthig und stark war in Beseitigung des Thrones, aber gegen den äußern Feind schwach, planlos, — sodann die stetz unschlissigigen Noyalisten, — sie alse besommen den verdienten Antheil von Tadel und Vorwürfen.

Lecanuet (R. P.) Montalembert. Sa jeunes se (Seine Sugend.) Paris, Poussielgue. 8º. IV. 506 S.

Meaux (Vicomte de). Montalembert: Paris, Celmann-Levy. 12°. 311 ©.

Der berühmte Redner und Schriftsteller (Die Mönche des Abendlandes. Die heit. Elisabeth 2c.) muste lange warten, bis er einen französischen Biographen fand. Lecanuet ist Dratorianer, Hausstreund der Familie Mostalembert. Als solchem stand ihm auch das Familienarchiv zur Versügung. Er ist voll Begeisterung sür den Geseierten. Herr de Meaux ist ein Schwiegerschin von Montaelembert. Er ist somit auch in der Lage, dessen Lebensgeschichte zu kennen. Als Schwiegerschin fernen. Als Schwiegerschin fereibt er jedoch viel ruhiger; man möchte sagen, er habe Furcht, seinen größen Schwiegervater allzusehr zu loben. Die Arbeiten beider Biographen dürsen als vorzügliche bezeichnet werden!

Guérin (Victor). La terre-sainte, Jerusalem et le nord de la Judée. (Das heilige Land, Berusalem und der Rorden von Budäa.) Paris, Plon et Nourrit. 4°. 338 ©. 147 Mustrationen.

Unter den vielen Prachtwerken, welche letztes Jahr für den Beihnachtsmarkt erschienen sind, nimmt das von Guérin unstreitig einen hervorragenden Plat ein. Wohl Benige haben Palästina mit solcher Genauigkeit, Gewissenbaftigfeit und Sachsenutnis die ins Sinzelnste untersucht wie Guérin. Richt minderes Lob verdient die würdevolle lebendige Darstellungsweise. Da der Berfasser auch tief religiös ist, hat das Werk in dreisacher Bez ehung großen Bert, nämlich in wissenschaftlicher, in künstlichier und in religiöser. — Wersich um Philosophie tümmert, den möchten wir auf solgende neue Erscheinungen ausmerksam machen. Auf eine nähere Besprechung derselben können nir begreissisch hier nicht eingehen.

Dubot (A. Th.) Psychologia. Paris, Retaux. 1. 38.

8º. 321 ©.

Le Dantec (F.). L' Individualité et l'erreur individualiste. (Die Individualität und der Irrthum des Individualiften.)
Paris, Alcan. 8º. 175 S.

Piat (A. c.) La personne humaine. (Die menschliche Person.)

Paris, Alcan. 80. 404 S.

Malapert (Lucien). Les èlèments du caractère et leurs lois de combinaison. (Die Elemente des Charafters und ihre Combinations Gesetze.) Paris, Alcan. 8°. XVI. 303 E.

Blanc de Saint-Bonnet (A.) L'amour et la chute:

(Die Liebe und der Fall.) Paris, Lecoftre 8º. 379 E.

Boutroux (E.) Etudes d'histoire de la philosophie. (Studien über die Geschichte der Philosophie.) Paris, Alcan. 8°. 444 S.

Maillet (E). La création et la providence devant la science moderne. (Die Schöpfung und die Borsehung, ihr Bershältnis zur modernen Wissenschaft.) Paris, Hachette. 8°. XII. 466 C.

Der verdienstvolle Versasser dieses vorzüglichen Werfes ist leider vor dessen Veröffentlichung gestorben. Dasselbe nimmt unter den Schriften ähnlichen Inhaltes eine der ersten Stellen ein. Das Buch zersällt in drei Theile: 1. der gegenwärtige Stand der Frage zu den Fragen der Theodicee, 2. respective Revue über die verschiedenen Systeme, 3. Stizze einer Religions-Philosophie. Am dritten Theile ist das Abnehmen der Geisteskräfte des franken Versassers durchaus bewertsdar. Dessenungeachtet erklären die französischen Recchienten die Arbeit im Ganzen als eine eminente Leistung.

Cours de philosophie par F. J. (Philosophischer Cursus

von F. J.) Tours. Mame. 80. 900 S.

Der Verfasser voieses vortrefslichen Haudbuches ist ein christlicher Schulbruder (Frère des Ecoles chrétiennes). Dasselbe zeichnet sich aus durch vorzügliche, shstematische Ordnung, Klarheit und Präcision des Ausdruckes, durch trefsliche übersichtliche Tabellen. Bei einem Schulbuch handelt es sich nicht sowohl darum, neue Thesen und Hypothesen aufzustellen, als vielmehr darum, unter den bereits aufgestellten eine gute Auswahl zu treffen. Das dürste dem Verlasser vollkommen gelungen sein.

Beauchet (L.) Histoire du droit privé de la republique athénienne. (Geschichte des Privatrechtes der Republit Athen, Paris, Chevalier-Marescq. 8°. 4 Bde. 541, 552, 747 und 575 Seiten.

Da vorliegendes Werk in hinsicht auf Gründlichkeit und erschöpfende Behandlung ein Quellenwerk erster Classe ist, mus schon der Bollständigkeit

halber barauf aufmertsam gemacht werden.

Jeannet (Claudio). Les grandes époques de l'histoire économique jusqu' à la fin du XVI. siècle. Tie großen Epochen der Geschichte der Desonomie bis zum Ende des 16. Jahrhunderts. Paris et Lyon, Delhomme et Briguet. 8". VI. 407 E.

Es ist dies die leste Arbeit des leider zu früh verstorbenen, berühmten Socialpolitikers El. Jeannet. Die Vorrede schrieb er noch auf dem Todbette; die Herausgabe des Werkes besorgte sein Sohn. Jeannet hatte sich bas Studium der Verhältnisse und des Loses der arbeitenden Classen zur Lebensausgabe gemacht. In diesem Werke schildert er die Lage der Arbeiter während des Mittelsmacht. In diesem Werke schildert er die Lage der Arbeiter während des Mittels

alters, die allmählige Besserung derselben durch den Einssus der Kirche (nach einem Ueberblicke über die ersten christlichen Jahrhunderte). Das interesjanteste Capitel dürste wohl das sechste sein, welches von der Krisis im 16. Jahrhundert handelt. Schon die Entdeckung Amerikas hatte eine erschütternde Wirkung auf alle socialen Berhältnisse. Bon großem, unheilvolsem Einsluss war in den meisten Ländern Europas die sogenannte Reformation. Das letzte Capitel ist dem Bolksecredit und den Bankinstituten Italiens im 16. Jahrhundert gewidmet. Die ersten össentlichen Banken waren in den Hansestädten. In Italien und Spanien erscheinen sie im 15. und 16. Jahrhundert. Die erste Leihanstalt (mons pietatis) hatte England (im Jahre 1361). Der Versuch missglückte sedoch, und erst im folgenden Jahrhundert entstanden solche Austalten, angeregt von den Francisscanern, protegiert (gegenüber den Dominicanern) von den Käpsten.

Soderini (Edouard). Socialisme et Catholicisme (Socialismus und Ratholicismus). Bruxelles, Société St. Augustin.

8°. 363 ©.

Unter diesem Titel (Socialismus und Katholicismus) bespricht Graf Soberini die wichtigsten Fragen der Socialpolitik, vom katholischen Standpunkte aus. Die Theorien der Socialisten werden analisiert, einer gründlichen Kritik unterzogen, die geschichtliche Entwickelung derselben auseinandergesetzt, so die Fragen des Eigenthums, der Erbschaft, der Besoldungen, des Capitals, des freien Auskausches, der Concurrenz, der Maschinen, der sogenannten Streifs, der Steuern, des Luxus, der Bevölkerung, der Schiedsgerichte, der Corporationen. Das Wirken der Kirche wird überall gehörig gewürdigt und gegen alle Angrisse siegerich vertheidigt.

Castelein (A.) S. J. Le socialisme et le droit de propriété. (Ter Socialismus und das Eigenthumsrecht). Paris, Retaux.

8º. 584 ©.

Auch in Frankreich erscheinen viese kleinere und größere Schriften, welche die sociale Frage im allgemeinen oder einzelne Punkte derselben behandeln. Leider ist die Zahl derzenigen, welche nicht auf christlichem Standpunkte stehen, eine nicht geringe. Unter den empfehlenswerten Publicationen ist diezenige des Fesuiten P. Tastelein die bedeutendste. Das Werk zerfällt in drei Pheile: 1. Charakter und Macht des Socialismus, 2. Argumente des Socialismus, 3. das Recht auf Eigenthum. Besondere Beachung verdient der zweite Theil. Nach dem Verfasser zibt es vier socialistiche Spiteme, das des Plato, das sich auf die Omnipotenz des Staates ftügt, das aber dafür dem Staat die Psticht auferlegt, das Glückalter zu sichern, — das Spitem von J. J. Roussen; ausgebant auf die natürsliche Geichheit der Menschen, — das Spitem von Karl Marx, welcher auf einer stalschen) Aussasseh, — endlich das Spitem von Karl Marx, welcher auf einer stalschen) Aussasseh, — endlich das Spitem von Karl Marx, welcher auf einer stalschen Aussasseh, — endlich das Spitem von Karl Marx, welcher auf einer stalschen Aussasseh, — endlich das Spitem von Karl Marx, welcher auf einer stalschen Aussasseh und desseh gestehungen zur Arbeit ein Spitem ausbant. Es sehre demerssihrung ist schlagend, überzeugend. Wohl am stärften ist der Verfasser in der Resutation. Unerdittlich wird jeder Wegner für immer in dem Sand gestreckt. Dabei ist die Sprache immer würdevoll, nie verlehend. Es ist ihm eben nur um den Frethum zu thun.

Fagniez. L'économie sociale de la France sous Henri IV. (Die sociale Desonomie Frankreichs unter Heinrich IV.) Paris, Hachette, 8°, 450 S.

Herr Fagniez hat sich durch sein Werk über die Industrie von Paris im Mittelalter, welches er im Jahre 1877 veröffentlichte, in der Geschichte der Dekonomie einen Namen erworben. Es war dies ein Specialwerk. Wie bei jeder Geschichte Specialwerke die Bausteine liefern muffen, um dann ein großes Gesbäude aufsühren zu können, so sind auch in der Socialökonomie Specialwerke von großer Bedeutung; sie mussen die Grundlage bilden. Ein solcher kostbarer Stein war das erwähnte Werk; ein solcher ist auch vorliegendes Werk. Gine

Geduld und ein Forschergeist, wie sie nur selten vorkommen, waren ersorderlich, um all die zerstreuten Körner hervorzusuchen, zu ordnen und zu verwerten. Die Zeit unter Heinrich IV. (1589—1610) ist in jeder Beziehung eine höchst interesssante, so auch in social-ökonomischer. Die Forschungen des Versassers erstrecken sich auf Landwirtschaft, Gewerbe, Industrie, Handel, — sodann auf die Bemühungen, dieselben zu heben, zu verbessern, die Hindernisse zu beseitigen oder zu mildern.

Constant (R. P.). Les Juifs devant l'Eglise et devant l'histoire. (Die Juden, ihr Berhältnis zur Kirche, ihre Stellung in der Geschichte). Paris, Gaume. 8º. X. 371 S.

"Die Weisheit und Billigkeit der Kirche in ihrer Gesetzgebung rücksichtlich der Juden zu zeigen", ist, wie der Bersasser in der Vorrede sagt, die gewisstobenswerte Abslicht dieser Schrift. Zu diesem Zwecke wird in drei Capiteln eine allgemeine Charafteristik der Juden gegeben. Dieselbe ist sehr maßvoll und gerecht. Bon besonderem Interesse mag sür viele das achte Capitel der Abhandlung sein; es handelt "vom rituellen Mord". Der Versasser unterscheidet mit Recht zwischen dem Verbrechen des Wordes selbst und dem rituellen Charafter dessselben. Es ist unbestreithare Thatsache, wie an verschiedenen Beispielen aus gerichtlichen Actenstücken nachgewiesen wird, das im Verlauf der Jahrhunderte wiederholt Christen von Juden um die Osterzeit umgebracht wurden. Waren aber diese Worde rituell, das heißt waren sie in der Religion vorgeschrieben und geschahen sie unter von der Keligion bestimmten Ceremonien? Diese Frage verneint Constant entschieden. Weder im Talmud noch sonst irgendwo sinde sich auch nicht der geringste Anhaltspunkt, um diesen Wordthaten einen rituellen Charakter zu geben.

Salzburg.

3. Räf, emer. Professor.

# Christliche Charitas auf socialem Gebiete.

Von Professor Dr. Johann Gföllner in Urfahr=Ling.

1. lleber Gründung fatholischer Ladnerinnen = Bereine.

Bei der stetigen Steigerung des Großbetriebs und der Großstädte ift auch die Zahl der weiblichen Lehrlinge, Ladengehilfinnen und Lehrmädchen in beständigem Wachsthum begriffen.

Gerade diesen Mädchen aber brohen besondere sittliche Gesahren, wie allerwärts die Ersahrung und die vielfältigen Klagen aus Klein- und Großsstädten zeigen. Ein weites, lohnendes Feld öffnet sich hier für die christliche Wohlthätigseit und sociale Charitas; darum wurde auch mit vollem Rechte auf dem zweiten Charitastag zu Köln (10. Rovember 1897) von Hochte auf dem zweiten Eharitastag zu Köln (10. Rovember 1897) von Hochte dern Professor Dr. Reyer in Trier über eines der jüngst geborenen Kinder der christlichen Charitas, über die Gründung von Vereinen für katholische kaufmännische Ladengehilsinnen und Lehrmädchen ein reiches Material diesbezüglicher praftischer Winke zur Vorlage gebracht.

Zunächst ist ein Central=Stellenvermittlung & Bureau ges radezu unerlässlich zur Vermittlung von geeigneten Kosts und Logishäusern; eine Krankencasse gewährt bei verhältnismäßig geringen Beiträgen große Bortheile; zu den nothwendigen Cinrichtungen eines solchen Vereines gebort dann auch die Anlegung von Sparcassen. Mag die Gründung solcher Vereine immerhin nicht das erste Interesse beanspruchen in den großen Fragen der christlichen Charitas, so bildet er gewiss eine Perle in der Krone derselben; je niehr sie glänzt, desto größer wird der Ruhm und der Lohn derjenigen sein, die sie durch Gründung und Förderung katholischer Ladnerinnen-Vereine in diese Chrenkrone einsgereiht haben.

Bereits hat man auch in Köln unter Leitung des hochwürdigsten Berrn Weihbischofes Dr. Schmitz den organischen Zusammenschlufs der Ladnerinnen fehr energisch in die Sand genonunen. Um zunächst diesen L'adnerinnen Schutz gegen die besonderen Befahren ihres Standes und einen Salt im geiftigen Leben zu gemähren, hat der hochwürdigste Berr Bischof eine Marianische Congregation für die Ladengehilfinnen im jogenannten Moneoftift in Münfter i. 2B. ins Leben gerufen. Un der Spitze fteht ein vom Bischof ernannter Prafes und Viceprafes, dem auch die Aufsicht über das Agnesstift obliegt. Die Congregation gablt etwa 150 Mitglieder, die theils im Internat Roft und Logis haben, über Tag aber zu den Beschäften geben, theils als externe Congreganistinnen jederzeit, besonders an den freien Abenden und an Conn- und Feiertag-Nachmittagen freien Butritt haben. Es wird ihnen Erholung und Erheiterung geboten durch gemeinsame kleine Ausflüge oder Gesellschaftsspiele; um den gemüthvollen Familienfinn zu erhalten, werden auch andere fich darbietende Gelegenheiten (Chriftfest, Nifolausabend) benütt.

Der positiven Förderung des christlich = frommen Lebens dient die Marianische Congregation mit ihrer praktischen, siir das jugendliche Alter besonders berechneten, innigen Berehrung und kindlichen Liebe der seligsten Jungfrau; die Abhaltung jährlicher Exercitien, die Theilnahme in corpore an Processionen, die Abhaltung einer gemeinsamen Betstunde beim "ewigen Gebet" im Agnesstift u. dgl.

Für die Weiterbildung im kaufmännischen Berufe, Musik, Französisch, geeignete Lectüre ist gleichfalls bestens gesorgt, wie auch den vom Lande kommenden Gelegenheit in den Arbeiten des Haushaltes geboten wird.

- 2. Gedanken über die feelforgliche Behandlung der Gefangenen.
- P. Sebastian Fouissot S. J., langjähriger Instructor tertii anni in Liesse und Laon, gibt diesbezüglich folgende praktische Winke:
- 1. Man rufte sich aus mit Klugheit, Borsicht und Miss= trauen. Liebe zu ihnen wird durch diese Eigenschaften keineswegs aus= geschlossen.
- 2. Mit verhärteten, trotigen, spotssüchtigen Gesangenen rede man nicht sogleich von Bekehrung und Beichte. Man bringe solche erst dazu, etwa eine geweihte Medaille zu tragen, den Namen Jesus und Maria auszusprechen das ist vorläusig genug. Auch die Zweisler, welche am Rande der Ewigkeit stehen, sind zur Andacht zur Gottesmutter zu bewegen.

- 3. Man lasse viel für die Verurtheilten beten Man rede diesen zu, dass sie auch selber für sich beten. Bor allen aber nähere man sich diesen Leuten mit großer Güte.
- 4. Man halte aus seiner Unterredung mit den Gefangenen politische Parteifragen ferne. Man lenke sofort ab, wenn das Gespräch auf Republikanismus, Jesuitismus, Carbonarismus und vor allem auf Freimaurerei fällt.
- 5. Man gebe keinem Gefangenen Anlass zum Verdacht, als handle man als Berkzeug der Polizei und sei nur geschickt, ihm das Geständnis herauszulocken. Man sage vielmehr: "Es steht Ihnen frei, mir den Grund Ihrer Hinrichtung zu erklären oder nicht. Klagen Sie sich an über Ihre anderen Sünden und Vergehen." Solche Menschen wissen eben nichts von der Unverletzlich keit des Beichtgeheimnisses; sie hegen bis zum Ende den Verdacht, der Priester sei als Zwischenträger oder Spion in die Zelle geschickt, um sich in ihr Vertrauen einzuschleichen.

Diese Bemerkungen wurden von dem ehemaligen Schiller P. Fouillots, P. Grant S. J., niedergeschrieben, der selbst langjähriger Gefängnisgeistlicher in S. M. Brifon, Barfield, Briftol, England war. Derfelbe begleitet bie Aufzeichnungen mit einer tleinen hiftorischen Rotig, die gleichfalls für viele von Intereffe fein konnte. Es war im Jahre 1861 am Tefte bes hl. Thomas von Billannova, als in ber alten Jesuitenresideng Dr. 35, rue de Sèvres zu Baris, der befannte Gefängnisgeistliche von La Roquette (Paris), Abbe Crozes († 1888), fich dem P. Grant S. J. vorftellte mit den Borten: "Geben Gie bier Berr Bater einen Monfchen, der für immer an das Gefängnis gekettet ift. Welch ein Beruf! Im Gefängnis ber jum Tode Berurtheilten von la Roquette! Ich gehe ganz in meinem Amte auf; gwar bietet es mir feine besonders frohen Aussichten, hat aber vor anderen Stellen, welche der Gerr Generalvicar DR. l'Ingenieur mir hatte anweisen fonnen, diefen Bortheil, dafs feiner mich darum beneibet. 3ch werde feine freinde oder fogenannte "Freunde" haben, welche mich zu verbrangen fuchten. Unfer größter Geind ift eben unfere Stelle. Richt mahr?" Das maren prophetische Worte; denn in diefen Zellen von 51 verurtheilten Meuchelmördern und andern Parifer Berbrechern der gemeinften Corte verblieb diefer gute, chrwurdige Priefter, mahrend die Regierungen wechfelten, Dynaftien ftiirzten, die Commune fich erhob und wieder verschwand. Abbe Erozes fuhr fort: "Können mir Euer Sochwirden vielleicht einige Biicher anrathen oder einige Winke geben für die Urt und Weise, wie man diese Claffe von Pfarrfindern behandeln mufe, welche Gottes Boriehung mir anvertraut hat?" Der Pater antwortete: "Gerr Abbe, ich bin noch jung und habe in diesem Zweige der Scelforge feine Erfahrung, da ich erft 1852 geweiht wurde. Wenn Ihnen aber die Winte dienen fonnen, welche uns unfer alter Instructor P. kouillot ertheilte, so wird berfelbe sicherlich über Ihre Berwertung für eine fo gute Cache fehr erfreut fein. Sier find fie."

### Erlässe römischer Congregationen.

Bufammengeftellt von P. Bruno Albers O. S. B. in Monte Caffino (Stalien).

(Rubriken des Brevier.) Im Anschluss an die im letzten Hefte dieser Zeitschrift (S. 694 ff.) gebrachten Mittheilungen über die Neuordnung der Rubriken des Missale fügen wir noch nachstehendes aus den neuen

Rubriten für das Brevier an:

(28. December. Fest ber Unschuldigen Kinder.) Wenn das West des heil. Thomas auf den Sonntag fällt, so geschieht in der II. Besper der Unschuldigen Kinder die Commemoration des heil. Thomas, dann des Sonntages, (Ant., V und Oration siehe unten) und darauf die Commemorationen der Octavtage. — Am Sonntage ist die 9. Lection die Homisie vom Sonntage und in den Laudes geschieht die Commemoration des Sonntages vor denen der Octavtage. In der II. Vesper des heil. Thomas sind die Psalmen und Antiphonen vom Weihnachtstage, Capitel und das übrige vom heil. Thomas, mit der Commemoration des Sonntages und der Octavtage.

(Sountag innerhalb der Beihnachtsoctav.) In der II. Besper des heil. Thomas alles wie oben, dann Commemoration des Sonntages

und ber vier Octavtage.

(Erscheinung des Herrn.) Innerhalb der Octav von Epiphanie werden nur die occurrierenden Festa dupl. I. cl. geseiert. Undere Feste von 9 Lectionen für immer auf den ersten freien Tag nach der Octav verlegt; Feste von 3 Lectionen werden nur commemoriert.

Fällt der Octavtag der Erscheinung des Herrn auf den Samstag, so sind die II. Bespern vom Namen Jesu, mit der Commemoration des

Octavtages und des zweiten Sonntags nach Epiphanie.

(Octavtag von Frohnleichnam.) Um Octavtag von Frohnleichnam kann nur ein Fest dupl. I. cl. geseiert werden, jedoch mit der Commesmoration des Octavtages; in der II. Besper findet keine Commemoration statt.

(8. März. Fest des heil. Johannes von Gott.) Fällt das Fest vor Aschermittwoch, oder wird es nach Ostern geseiert und hat nicht zugleich die Commemoration eines Fest. simplex mit eigener Lection statts zusinden, so ist die neunte Lection "Si ergo diligere" wie am 17. Sonntag nach Pfingsten.

(19. März. Fest des heil. Foscf.) Fällt das Fest des heil. Fosef auf den Passionntag, so ist es auf den gleich folgenden Montag zu verlegen; fällt es in die Charwoche, so ist sein Tag (sedes propria)

Mittwoch nach weißen Sonntag.

(25. März. Maria Berkündigung.) Fällt das Fest Maria Berstündigung auf Charfreitag oder Charsamstag, so ist es stets auf den Montag nach weißen Sonntag (sedes propria) zu verlegen. Es behält seine Solemnität bei und ist Feiertag, wird aber ohne Octav mit Osterritus geseiert. Fällt es auf den Passionnssonntag, so ist es am gleich solgenden Montag zu feiern; fällt es in die Chars oder Osterwoche, so ist es auf den Montag nach weißen Sonntag zu verlegen und kann nur von

einem occurrierenden Fest. primar. dupl. I. el. verdrängt werden. Die

Teier hat dann am gleichkommenden Tage ftattzufinden.

(Schmerzensfreitag.) Fällt das Fest der sieben Schnerzen (in der Passionswoche) mit einem geste zusammen, dem es wegen des höheren Fest-ranges weichen muß, so ist es auf den kommenden Samstag zu verlegen. Kann es an diesem nicht geseiert werden, so fällt es ganz aus. Die Ephem. liturg. sügen bezugnehmend auf Ungarn aus, dass bei großem Concurs des Volkes am Schmerzensfreitag die Votivmesse der Muttergottes von den sieben Schmerzen geseiert werden kann, da das Fest des heiligen Erzengel Gabriel diese nicht ausschließe. (Eph. lit. 1898 f. 309).

(17. Mai. Fest des heil. Baschalis Baylon.) Nach den Borten in der VI. respective VIII. Lection Alexander autem octavus sanctorum catalogo adscripsit ist hinzuzusügen: tandem Leo XIII. peculiarem coetuum eucharisticorum, item societatum omnium, sive quae hactenus institutae, sive quae in posterum suturae sunt Patronum

coelestem declaravit et instituit.

(18. Mai. Fest bes heil. Benantius). Wird das Fest bes heil. Benantius in beiden Bespern nur commemoriert, so wird der Hymnus der I. Besper mit dem Hymnus der Matutin verbunden und ist die Schlussstrophe "Sit laus Patri". Hat es die II. Besper, so ist der Hymnus für die Matutin "Martyr Dei" für die Laudes "Athleta Christi"

und "Dum nocte" für die II. Besper.

(16. September. Fest der heil. Cornelius und Ciprianus.) Källt das Fest der heil. Cornelius und Ciprian auf den Sonntag, so wird an diesem das Fest der sieben Schmerzen Mariä geseiert. Die neunte Lection ist die Homilie vom Sonntag. Die Commemoration des Sonntages und der Heiligen sindet in beiden Vespern und den Laudes statt, diesenige der heil. Cuphemia, Lucia und Geminian nur in der I. Vesper und den Laudes.

(Rosenkranzsest.) Hat das Rosenkranzsest aus irgend einem Grunde feine erste Besper, so wird der Hymnus "Coelestis aulae" mit

dem Hynnus der Matutin "In monte olivis" vereinigt.

(Aussetzung des Allerheiligsten, Kniebengung des Ministranten.)

1. Wird am Aussetzungsaltare eine Privatmesse gelesen, so macht der Ministrant beim Uebertragen des Messbuches nur eine Kniebengung, und zwar in der Mitte des Altares in plano. Steigt er beim Offertorium und bei der heiligen Communion die Altarstufen hinan, respective hinab, so ist vors, respective nachher je eine Kniebengung ebenfalls in plano zu machen.

2. Trägt der Priester wegen Mangel des Ministranten das Mejsbuch felbst um, so braucht er feine Kniebengung in der Mitte des Altares

zu machen

3. Das Gebet "O sacrum Convivium" mit Versiteln und Oration "Deus qui nobis etc.", welches nach Ausspendung der heiligen Communion gesprochen wird, soll während der Priester die Kinger purissieiert und abtrochnet gebetet werden; sodann ist eine doppelte Kniebengung

bei Reponierung des Allerheiligsten zu machen. Die erste bevor der Speisekelch zugedeckt wird, die zweite bevor der Tabernakel geschlossen wird. (S. Rit C. d. d. 14. Januarii 1898.)

(Segen mit dem Allerheiligsten) Sind beim feierlichen Segen mit dem Allerheiligsten Leviten am Altare, so soll der Ritus gewahrt bleiben, wie ihn das Caeremoniale Episcopor. lib. II. cap. 32 § 27 vorschreibt, oder aber der Priester vom stehenden Diacon die Monstranz stehend entgegennehmen und nach dem Segen dem stehenden Diacon zurückgeben. (S. Rit. C. d. d. 14. Jan. 1898.)

Bolksgesang bei Anstheilung der heiligen Communion oder Broceffion mit dem Allerheiligsten.) Unter dem gleichen Datum des 14. Januar 1898 gab die Riten-Congregation den Entscheid, dass mahrend der Austheilung der beiligen Communion oder Broceffion mit dem Allerheiligsten keine Volksgefänge gejungen werden follten. Im Unschlufs an das obige Decret der Riten-Congregation geben die Ephemerides liturgicae (1898. f. 217) folgende Ausführungen, die gewiss manchem hochw. Herrn Confrater willfommen sein werden. Sie werfen nach Besprechung des Decretes die Frage auf: Bezieht sich dieses Berbot nur auf den Clerus, welcher in der Procession einherschreitet, oder auch auf die mitziehenden Gläubigen? Und geben zur Antwort: Coweit wir feben, nur auf den Clerus, nicht auf das Bolf. Wir glauben nämlich, dass Das Decret nur die Borschrift des römischen Rituale wiedergeben will; diese aber hat den Clerus vornehmlich im Ange, nicht die Gläubigen. In der That befagt die Vorschrift: Alle gehen voran (nämlich aus dem Clerus, da das Bolf gewöhnlich nachfolgt) baarhaupt, brennende Lichter in den Sanden tragend (die Gläubigen tragen in der Regel feine Lichter) und andächtig die folgenden Symnen singend . . . Rann nun aber jemand, so fragen die Ephemerides weiter, das Bolf verpflichten die vorgenannten humnen zu fingen, welche kaum einigen aus ihnen bekannt find, oder muffen wir annehmen, dass die Gläubigen zum Stillschweigen verurtheilt find? Reines= wegs. Alfo werden die Gläubigen gemeinsam beten, auch Boltsgefänge. aber unter Leitung und Abhängigkeit von den Beiftlichen, welche Zeit und Dauer bestimmen, singen können. Diese Proxis ift auch in Italien eingebürgert. Dieje Pragis widerspricht dem Gejete durchaus nicht, im Gegen= theil, sie fordert die Andacht und ist durch lobenswerte Gewohnheit be= festigt. Mit vollem Rechte also glauben wir, dass die Gläubigen in der Bolksiprache bei der Procession mit dem Allerheiligften fingen und beten dürfen, wofern sie nur von ihren Geiftlichen in allem geleitet werden. (Auf die Frage bezüglich des Singens von Kirchenliedern in der Voltsfprache, mahrend Austheilung der heiligen Communion, geben fie nicht ein; doch dirfte auch diese Praris in Italien nicht fremd sein.)

(Afsistenten in Chorkappen bei der feierlichen Matutin.) Wenn keine legitime Gewohnheit besteht, sollen weder vom Anfang der feierlichen Matutin an Afsistenten in Chorkappen da sein, noch sollen bei Lesung der siebenten Lection Honnite' dem Lector der Honnite zwei Akolythen mit

Lichtern zur Geite stehen, sondern es foll die Borschrift des Caeremonial.

Episcop. lib. II. cap. VI. § 16 beobachtet werden.

(Altarweihe.) Der Bischof von Belluno hatte die Erlaubnis ershalten, einige Altäre nach einer kiirzeren Formel und einem Nitus, wie solcher in der ihm von der Riten-Congregation zugesandten Instruction enthalten war, entweder selbst zu consecrieren oder von einem anderen consecrieren zu lassen. Er frug in Rom an: I. Ob das Wasser, mit welchem der zur Schließung des Sepulcrum der Altarsteine herzustellende Cement verwandt wird, nach der im Rituale Romanum enthaltenen Formel benediciert werden dürse. II. ob der Cement selbst zu benedicieren sei. III. ob er Kraft des erhaltenen Rescriptes auch einen einfachen Priester mit der Bornahme dieser Handlungen betrauen dürse. Es wurde ihm gesantwortet:

Ad I. Negative, für die Benediction des Waffers sei die im

Pontificale Romanum angegebene Formel zu verwenden.

Ad II. Der Cement sei zu segnen nach der im Pontificale Romanum angegebenen Formel.

Ad III. Affirmative.

(Imperata.) Sind die Priester einer fremden Diocese, welche sich in Bezug auf die heilige Messe ganz dem Kalendarium der Kirche, in welcher sie celebrieren, anpassen mussen, gehalten, auch die vom Bischof der Diocese besohlenen "Imperatae" einzulegen? Die S. Rit. Congr.

antwortete unter dem 5. März 1898 mit "Ja".

(Unniversarien im weiteren Sinne.) Unter Anniversarien im weiteren Einne (Anniversaria late sumpta) versteht die S. Rit. Congregatio jene Anniversarien, welche weber am Tage des Binscheidens gefungen werden, noch vom Stifter für einen beftimmten Jag festgefett find ; dieselben haben Antheil an den Privilegien der Anniversarien im engeren Sinne und heißen deshalb Anniversaria late sumpta. Dergleichen Unniversarien find zum Beifpiel jene, welche von religiofen Genoffenschaften, von Canonicatstiften, Confraternitäten u. f. w. einmal im Jahre für Die verftorbenen Mitglieder gehalten werden. Bierhin find auch jene zu gablen, welche fromme Gläubige in der Allerseelenoctav abhalten laffen. Derlei Unniversarien sind nach dem Wortlaut der neuesten Decrete an allen Westen, welche duplicia minora find, erlaubt, ausgenommen bleiben nur jene, an welchen auch die Unniversarien im engeren Ginne verboten find. Handelt es fich nun um nicht gestiftete Unniversarien, fo konnen diefe, um an den Brivilegien ber Unniversarien im engeren Ginne theilzunehmen, entweder am Jahrtage des Sinscheidens des Berftorbenen, oder der Beijetzung des felben gehalten werden, wie auch der 3., 7. und 30. entweder vom Tage des Sinicheidens oder der Beisetzung an gerechnet werden fann. (Ephem. liturg. 1898. ©. 220/1.)

(Altarconsecration.) Die Consecration des Altares, welche von einem auch benedicierten und mitrierten Abte stattsindet, ist ohne apostolisches Indult ungiltig. Die gewöhnliche Bollmacht des Abtes erstreckt sich auf solche Handlungen nicht; daher berührt der debler die Substanz, was

aber von Anfang an fehlerhaft ist, kann im Laufe der Zeit nicht recht werden. So das Kirchenrecht. (Reg. 29.) (Ephem. lit. 1898 & 222).

Derfelben Zeitschrift entnehmen wir noch folgendes:

(Berneigung des Celebranten.) Wenn der Diacon in der Hochmesse "Sequentia s. Evangelii" singt, so bezeichnet der Celebrans Stirn, Mund und Brust mit dem Kreuzeszeichen, verneigt sich aber nicht gegen das Altarkreuz.

(Altarweihe.) Hat der Stein, welcher das Sepulcrum im Altare verschließt, sich losgelöst, so hat eine neue Consecration des Altares statt-

zufinden. (Eph. lit. ebenda G. 224.)

(Simplificierung eines Festes.) Wird ein Fest, welchen Rang es auch haben möge, mit Bewilligung der Nitencongregation simplificiert, so hat seine Commemoration nur mehr in der ersten Besper und in den

Laudes stattzufinden. (Eph. lit. ebenda S. 225.)

(Stehen des Clerus beim Singen der Humen.) Beim Singen der Humen kann der Clerus stehen; ausgenommen sind z. B. die erste Strophe im Humens: "Ave Maris stella" oder die Strophen: "Tantum ergo in Hymnus Pange lingua". O crux ave spes unica im Hymnus vexilla u. s. w. Diese Strophen werden entweder vorher gestungen, wie "Ave Maris stella" oder nachher, damit der Clerus snieen

fann. (Eph. lit. S. 312.)

(Mariä Opferung.) Seite 222 bringen die Ephemerides den Bescheid, dass, wenn Mariä Opferung im Advent zu seiern sei, die Messe "Rorate coeli" zu nehmen sei. Auf S. 313 geben sie dagegen den Bescheid, dass die Messe "Salve Sancta Parens" zu nehmen sei, weil sonst dass Evangelium der Messe (missus est Gabriel Angelus) und des Officiums (Loquente Jesu ad turbas) nicht mehr übereinstimmen würden. Der setzte Bersitel im Graduale aber sei zu ändern und aus der Botivmesse B. M. V. in adventu zu nehmen. In dem Officium aber ist die dritte Antiphon der dritten Nocturn "Angelus Domini". Dasselbe gehe auch aus einem Decrete der S. R. C. in Hispalen d. d. 25. August 1818 ad 6 hervor.

(Schluß der Orationen.) Für den Schluß der Orationen gelten folgende Regeln: Richtet sich die Oration an Gott Vater, so ist zu schließen: Per Dominum nostrum; an Gott Sohn: Qui vivis et regnas; wird im Ansang der Oration Gott Sohn erwähnt, so ist der Schluß: Per eundem Dominum nostrum. Wird Gott Sohn am Schluße der Oration erwähnt, so schließt man: Qui tecum vivit et regnat. Ist Gott der heilige Geist erwähnt, so ist am Schlusse zu beten: in unitate ejusdem Spiritus Sancti. So nach der allgemeinen Rubris des Missale tit. IX n. 17. Der Schluß der Orationen, salls mehrere unter einem Oremus gebetet werden, hängt von der letzten Oration ab. In den nicht streng liturgischen Functionen ist die kürzere Schlußsorm anzuwenden (wenn nicht thatsächlich anders angegeben ist) also anstatt: Per Dominum nostrum u. s. w. zu beten: Per Christum Dominum nostrum. (Eph. lit. 1898 S. 373)

(Feier der heiligen Messe in einer fremden Kirche.) Will ein Priester die heilige Messe in einer Kirche lesen, wo ein festum semiduplex geseiert wird, so kann er ganz gut die Messe seines Officiums und zwar

more festivo lesen (Eph. lit. 1898 S. 373.)

Für Desterreich bringen die Ephemerides liturgicae folgende Bescheide: Sind für ein Fest drei historische Hynnun da, und sann der Hynnung proprius in der ersten Besper nicht gebetet werden, so ist er mit dem Hynnus der Matutin zu verbinden, salls das Fest auch seine zweite Besper hat, andernsalls wird der Hynnus der Besper zur Matutin, von der Matutin zu den Laudes genommen und der Hynnus der Laudes zu der zweiten Besper. Sind vier Hynnus der Juminus der zweiten Besper, salls das Bersmaß gleich ist und die zweiten Bespern nicht vom Feste sind mit dem Hynnus der Laudes zusammen gebetet. Ist dies nicht möglich, so fällt der vierte Hynnus aus.

### (Addenda ad Martyrologium Romanum.

Die 7 Septembris, (Septimo Idus Septembris).

Nonantulae in Aemilia S. Hadriani Papae III. studio conciliandi Ecclesiae Romanae Orientales insignis. Sanctissime obiit Spini Lamberti ac miraculis claruit.

Die 16 Octobri. (Decimo septimo Kalendas Novembris.)

Cassini, B. Victoris Papae III. qui Gregorii VII. successor. Apostoliam Sedem novo splendore collustravit, insignem de Saracenis triumphum divina ope consecutus. Cultum ab immemorabili tempore eidem exhibitum Leo XIII. P. M ratum habuit et confirmavit.

Die 8 Julii. (Octavo Idus Julii).

Romae B. Eugenii Papae III. qui postquam coenobium St. Vincentii et Anastasii ad Aquas Salvias magna sanctimoniae ac prudentiae laude rexisset, Pontifex Maximus renuntiatus, Ecclesiam universam sanctissime gubernavit. Pius IX. P. M. cultum ei exhibitum zatum habuit et confirmavit.

Die 19 Augusti. (Quartodecimo Kalendas Septembris).

Romae, Beati Urbani Papae II., qui Sancti Gregorii VII. vestigia secutus doctrinae et religionis studio enituit et fideles cruce signatos ad Sacra Palaestinae loca ab infidelium potestate redimenda excitavit. Cultum ab immemorabili tempore eidem exhibitum Leo XIII. P. M. ratum habuit et confirmavit.

Die 22 Junii. (Decimo Kalendas Julii).

Romae, B. Innocentii Papae V., qui ad tuendam Ecclesiae libertatem et Christianorum concordiam suavi prudentia adlaboravit. Cultum ei exhibitum Leo XIII. P. M. ratum habuit et confirmavit.

Die 19 Decembris (Quartodecimo Kalendas Januarii).

Avenione B. Urbani Papae V., qui Sed Apostolica Romae restituta, Grecorum cum Latinis conjunctione perfecta, infidelibus

coercitis de Ecclesia optime meritus est. Ejus cultum pervetustum Pius IX. P. M. ratum habuit et confirmavit.

Die 17 Junii. (Sextodecimo Kalendas Julii).

Apud villam Regalem in regno Valentino S. Paschalis Ordinis Minorum, mirae innocentiae et poenitentiae viri, que m Leo XIII. coetuum eu charisticorum et societatum a SSma. Eucharistia Patronum coelestem declaravit.

Die 5 Julii. (Tertio Nonas Julii).

Cremonae in Insubria S. Antonii Mariae Zaccaria Confessoris, Clericorum Regularium Sancti Pauli et Angelicarum Virginum Institutoris quem virtutibus omnibus et miraculis insignem Leo XIII. inter Sanctos adscripsit. Eius corpus Mediolani in Ecclesia S. Barnabae colitur.

Die 9 Decembris. (Quinto Idus Decembris).

Graji in Burgundia Sancti Petri Fourier Canonici Regularis Salvatoris Nostri Canonissarum Regularium Dominae Nostrae edocendis puellis Institutoris, quem virtutibus ac miraculis clarum Leo XIII. Sanctorum catalogo adjunxit.

# Kirchliche Zeitläufe.

Bon Professor Dr. Mathias Siptmair in Ling.

Die Bedrängnis der Kirche in Italien. Der Peterspfennig auf dem deutschen Katholikentag. Die Mischehe in Schweden. Die protestantische Volemik anlässlich der sogenannten Coburger-Sche. Ist der Protestantismus ein Princip der politischen Macht? Der Amerikanismus. Aus der protestantischen Welt: Keine Glaubenseinheit; kein "Gotteshaus"; Bismark ein Christ; Orientreise Wilhelms I. Aus der anglikanischen Schule.

In mundo pressuram habebitis. Mit diesen Worten hat der Herr in ebenso wunderbarer Rurze als Deutlichkeit seinen Aposteln und Jüngern ihr Schickfal auf dieser Welt vorausgesagt und zugleich auch das irdische Lebenslos der Kirche gezeichnet. Bedrängnis gab es für die Kirche immer und überall; fie bildet Würze und Prüfftein. In letter Zeit hat das greise, ehrwürdige Oberhaupt berselben auf so manche Bedrängnis hingewiesen, insbesondere auf die, welche die Kirche Italiens vom italienischen Staate fortwährend zu erleiden hat und die durch einen speciellen Gewaltact in neuester Zeit verschärft worden ift. Die italienische Regierung benützte die im letten Hefte besprochenen Volksaufstände, um die friedliche, katholische Drganisation, die Bereine, Comités 2c. mit einem Schlage zu vernichten. Wie bekannt, haben Bius IX. und Leo XIII. den Katholiken Italiens die politische Thätigkeit verboten (non expedit), dafür aber das so= ciale Wirken ans Herz gelegt. Dieses Wirken erwies sich besonders im letten Decennium sehr segensreich, so dass die politischen Machthaber zur Ueberzeugung gelangten, es werde auf diese Weise ihnen wirklich ber Boden unter ben Jugen weggezogen. Daber ihr neuester Gewaltstreich. Der heilige Bater nennt in seiner Encyklika vom 5. August 1. 3. diesen Gewaltstreich einen Widerspruch, den die Regierung sich selbst macht, eine Berletzung der Gerechtigkeit und der bestehenden Gesetze, eine Beleidigung Seiner Person, eine Schädigung der Bolksinteressen, einen Vorschub des Socialismus und der Anarchie. Die ganze Welt muß dem heiligen Bater Recht geben und wir zweifeln nicht, dass nicht auch die italienische Regierung selbst ihm Recht gibt, aber für sie hat es sich seit 1870 und zuvor noch nie dem Bapftthume gegenüber um das Recht gehandelt, fondern um den Besitz bes Landes und der Macht. Es würde vorläufig auch nichts helfen, wenn das non expedit aufgehoben und den Katholiken ber Eintritt in die politische Action, wie es von einer Bartei gewünscht wird, gestattet wurde. Die Regierung führt einen Intereffenkampf ohne Rücksicht auf Moral und Recht und Religion — wie die heutige Welt zum größten Theile überhaupt - und da gehört der Sieg dem materiell Stärkeren. Das find aber noch die Italianissimi, wie es foeben die Amerikaner den Spaniern gegenüber waren. Die Ratholiken Italiens konnen daher nichts befferes thun, als nach bem Wunsche ihres weisen Führers ihre sociale Thätigkeit, wenn auch in neuen Formen, fortsetzen. Das ift zugleich die beste Bolitit und wird sicher einmal zum gewünschten Biele führen.

Bu dieser kirchlich = politischen Bedrängnis gesellt sich eine finanzielle. Es sollen dem Papste die materiellen Hilfsmittel, deren er zur Regierung der Kirche bedarf, entzogen oder doch vermindert werden. Um dieses Ziel zu erreichen, setzt die feindliche Presse Märchen

wie das Folgende in die Welt:

"Kein Papst, der je regiert, hat während seines Pontisicates soviel Gesichenke erhalten, wie Leo XIII., der es zugleich auch verstanden hat, diese zusammenzuhalten, dammit sie nach seinem Tode ein eigenes Museum bilden sollen, das seinen Namen tragen wird. Die Geschenke, die Leo XIII. erhalten, sind: 28 mit den kostdarsten Solstenen besetzte Tiaren, 31 mit den kostdarsten Jusuelen besetzte goldene Kreuze, 1200 Kelche aus Gold und Silber; 81 Kinge, von denen der vom Sultan gespendete allein schon einen Wert von 500.000 Lire hat. Weiter ein großer Diamant, gespendet vom Prässdenten von Transvaal, Herrn Krüger, der auf 20 Millionen Lire geschäft wird; 16 Pastorale aus Gold mit kostdaren Gelsteinen besetzt; 884 Ostensorien aus Gold und Silber; schließich noch eirea ausuend andere Kunstgegenstände. Man geht daher gar nicht irre, wenn man den Wert aller dieser Gegenstände auf 50 Millionen Lire schäft. Was dann das Bargeld anbelangt, das Leo XIII. sür die Kirche erwirtschaftet und in Gold in den verschiedenen Banken deponiert hat, so dürste es dem von Pius IX. ersparten, das auf 40 Millionen Lire geschäft wird, nicht nachstehen".

Leider sind solche Dinge nicht ohne Wirkung und thatsächlich ist der Peterspfennig in den letzten Jahren, die zudem ziemlich bedeutende Missjahre waren, zurückgegangen. Aus diesem Grunde ist der Hisferuf, den der hochwürdigste Kölner Weithdischof Schmitz auf dem deutschen Katholikentag in Crefeld ergehen ließ, von hoher Bedeutung. Der

hochwürdigste Redner sprach:

"Die Frage des Peterspsennigs ist in der That zu einer fatholischen Calamität geworden und ist gerade im Augenblicke außerordentlich brennend. Die Thatsache, dass berselbe sehr abgenommen hat, steht unbezweiselt sest. Der heitige Vater bedarf zu den nothwendigen Auslagen sür die allgemeine Verwaltung der Kirche jährlich 7 Mill. Franken. Bon diesen 7 Mill. Franken sind 3 Millionen gesichert von einer Stelle, die ich nicht nennen will. 4 Millionen müssen ausgebracht werden durch den Keterspsennig der Katholiken der ganzen Welt. Bis vor 2 Jahren war der Ertrag des Peterspsennig do groß, dass mehr als 4 Mill. Mark einkamen und der heilige Vater in der Lage war, Unterstützungen zuzuwenden, wie Sie das ja häusig in den Blättern gelesn haben, zu den verschiedensten Zweken. Seit 2 Jahren sind die Sammlungen des Peterspsennigs nicht mehr auf 4 Millionen gekommen, sondern kaum auf 2½ Mill. Wenn also dieser Zustand so weiter geht, kommt der heilige Vater mit der kirchslichen Oberseitung, die ihm obliegt, in die äußerste, prekärste Lage von der Welt. Es ist das für die Kirche von der größten Bedeutung und kann möglicherweise logar verhängnisvoll werden. Die Gründe, warum der Peterspsennig so zurüsgegangen ist, siegen in den verschiedenen politischen Ereignissen der letzten Jahren und Spanien hören die großen Spenden seit dem spanisch-amerikanischen Kriege auf. Frankreich ist zurückgegangen in seinen Spenden schon seit Land

jo wenig jum Peterspfennig, wie das katholische Defterreich".

Das ist ein ernster Hilferuf und wir halten es für unsere Pflicht, ihn zu verbreiten, wenn wir auch gestehen muffen, dass er in zweifacher Hinsicht uns fehr webe thut. Es thut uns webe, dass ein solcher Ruf überhaupt nothwendig geworden und die Katholiken erft auf die Roth des heiligen Vaters aufmerksam gemacht werden muffen, wenngleich auch das erklärlich und entschuldbar ift. Der hochwürdigste Redner deutet ja auf die Hauptgründe des Rückganges hin und diese können den Katholiken nicht zur Last gelegt werden. Dann aber thut es uns sehr wehe, dass wir Desterreicher vor einer jo großen Versammlung in solcher Weise an den Pranger gestellt worden sind. Wir haben das entweder verdient oder nicht. Haben wir es verdient, so wollen wir die schmerzliche Demüthigung hinnehmen und unverzüglich die Scharte auswehen; es foll uns niemand an werkthätiger Liebe zum heiligen Bater übertreffen. Haben wir es aber nicht verdient, wie wir glauben, dann wird man wiffen, was man uns von Gerechtigkeitswegen schuldig ist. Da wir keinen stati= stischen Ausweis besißen, sind wir über unsere Schuld oder Unschuld mindestens im Ungewissen, und darum glauben wir erwarten zu burfen, ja erwarten zu muffen, baff wir barüber volle Gewifsheit erhalten. Nachdem wir öffentlich und vor aller Welt angeklagt worden find, dürfen wir auch eine öffentliche Beweisführung verlangen, mag fie nun von was immer für einer Seite gegeben werden. Wir glauben das insbesondere auch deshalb verlangen zu müffen, weil der Ausdruck "das katholische Desterreich" darauf hindeutet, dass man unsere firchlichen und politischen Verhältnisse nicht vom heutigen Standpunkt. sondern vom altösterreichischen betrachtet, was eben nicht recht wäre und zu unrichtigen Folgerungen führen mufste. Um also ganz klar zu reden; wir bitten, dass die Leiftungen der Ratholiken der Defterreichisch=ungarischen Monarchie zum Peterspfennig nach den einzelnen Königreichen und Ländern festgestellt werden, und dann der Beweis erbracht werde, dass wir diesbezüglich unter allen Ländern die letten find.

Eine Bedrängnis anderer Art meldet man aus dem Norden.

"Seit einiger Zeit hat man in Schweden begonnen, schreiben protestantische Blätter, sich über die Fortschritte der römisch-tatholischen Propaganda zu beunruhigen, und die Regierung hat sich veranlast gesehen, dem Keickstag einen Gesehentwurf zu unterbreiten, der solgende Bestimmung enthält: "Versucht ein Fatholischer Priester, wern er einen Ehebund zu schließen hat, die eine Kälfte zu zwingen oder zu überriden, mit der anderen Gehälste eine Uebereinsunft zu treffen bezüglich der Erziehung ihrer zu erwartenden Kinder in einer fremden Glaubenslehre, oder taust er Kinder, die nach dem geltenden Geseg nicht in einer fremden Glaubenslehre, oder taust er Kinder, die nach dem geltenden Geseg nicht in einer fremden Glaubenslehre erzogen werden dürsen, so wird er mit Gesängnis bis zu sechs Monaten oder mit einer Geldbuße dis 1000 Kronen bestraft". Ueber diesen Gesegentwurf wurde neulich in der ersten Kammer des Keichstages verhandelt. Nur wenige Stimmen erhoben sich zugunsten der fatholischen Geistlichsteit; der Gesegentwurf wurde ohne Abstimmung angenommen.

Aus diesem Gesetze spricht die protestantische Intoleranz und dringt ein culturfämpferischer Ton. Wann und wo ist es denn vorgekommen, dass ein katholischer Priefter Zwang auf die Contrabenten ausgeübt? Wenn er aber dem katholischen Theil die Gewissenspflicht, für den mahren Glauben seiner Kinder Sorge zu tragen, ans Berg leat, so ift das kein Zwang, so hat er dazu das natürliche und göttliche Recht, es ist das seine heilige Pflicht. Ungemein eigenthümlich aber berührt es, Protestanten von katholischer Propaganda bei Cheschließungen reden zu hören. Ift es denn nicht gerade die Mischehe, Die fie als Propaganda für den Protestantismus gebrauchen? Die jogenannte Coburger - Che in Wien, die ungewöhnlich viel Stanb aufgewirbelt hat, ift ein neuer Beleg dafür. Der Fall beleuchtete überhaupt die Rampfmethode der Wegner aufs ichonfte. Solange die firchliche Behörde nicht gesprochen, redete man mit Entruftung über das zweierlei Dag, das die katholische Kirche für Sohe und Riedrige habe. Un Luther und Melanchthon, die bem Philipp von Seffen die Bigamie erlaubten, gegen das Evangelium, dachten die herren Das ist etwas anderes. Als aber Rom und der Cardinal Erzbischof das firchliche Princip gewahrt, da brach der Entruftungs= fturm aus einer anderen Ecte los und wurde der Pfarrer als ein Mann von Berg gepriesen.

Eine Bedrängnis eigenthümlicher Art und in ziemlich großem Stile will man uns bereiten durch den sonderbaren und auch schon langweiligen Hinweis auf die thatsächlichen Machtverhältnisse der einzelnen Staaten. Die protestantischen Staaten, sagt man, werden start und die katholischen versallen, und daraus schniedet man für eine gedankenlose Welt ein Argument zugunsten des Protestantismus und zu ungunsten des Katholicismus und Roms. Man ist aufkatholischer Seite die Antwort darauf nicht schuldig geblieden. Unter auderen nahm auch unser verehrter Mitarbeiter A. M Weiß im fünsten Bande seiner Apologie entsprechende Rücksicht auf diesen wohlseilen Irrthum. Wir erlauben uns hier nur zu bemerken, dass es heute im formalen Sinne weder einen katholischen, noch einen protestantischen Staat gibt. Der erste Artistel des Geseches: Die Res

ligion des Staates ist die katholische Religion - besteht nirgends mehr. Bon einer protestantischen Staatsreligion aber zu reben ift widersinnig, da die Ginheit fehlt. Es gibt protestantische Religi= onen, aber keine protestantische Religion. Anders ift fie in England, anders in Rugland, anders in Deutschland, anders in Amerika und in den einzelnen Ländern fteben fich wiederum ungahlige Secten gegenüber. Was bie modernen Staaten als Staaten betrifft, so haben sie das Princip der Confessionslosigkeit oder das der Interconfessionalität zu ihrer Grundlage, und das treibende Glement ihrer Bolitik ist das materielle Interesse ohne Rücksicht auf Religion und Offenbarung. Auf diesem Wege sind fie zur Macht gelangt, die fie heute besitzen, morgen aber wieder verlieren konnen. Auch katholische Staatsmänner haben schon weltbeherrschende Staaten geschaffen ober gelenkt, und auch katholische Feldherren haben Siege errungen. Es gab eben auch vor Bismarck schon Staatsmänner und vor Moltke Strategen, und wenn die Schöpfungen jener dem Wechsel und Wandel alles Frdischen unterlegen sind, so können auch die Werke dieser auf unerschütterlichen Bestand kaum rechnen. Die Religion bezweckt direct und unmittelbar das ewige Beil des Einzelnen und das Reich, das Chriftus gegründet hat, ist seine Kirche, aber nicht eine Civilmacht, nicht ein Staat. Beide find nach Ursprung und Biel, nach Mittel, Ausdehnung und Dauer verschieden und Die Protestanten mögen zusehen, wie sie ihre Folgerungen aus der heutigen politischen Weltlage mit dem Evangelium in Einklang bringen. Gerade da, wo sie die Reformatoren an die wahre Kirche Christi angeblich anknüpfen laffen, zur vorconftantinischen Zeit, gab es keine politische christliche Weltmacht, und da wo es eine gab, im oft- und weströmischen Reich, zur Zeit der Karolinger, zur Zeit der spanischen Weltmacht 2c., da war doch nach ihrem historischen Dogma gar keine Kirche mehr, oder doch nur eine sehr verderbte.

Wie verhängnisvoll also ift es, äußere Macht, Herrschaft, Reichthum und dergleichen als Rennzeichen der wahren Religion und Kirche hinstellen zu wollen! Wenn der Protestantismus das Geheimnis der Macht besitzt: warum wirkt er nicht in Holland, in Schweden und Rorwegen? Und wenn Rom und der Ratholicismus an sich das Princip der Ohnmacht und Schwäche sein sollen, wie kommt es benn, dass die Protestanten beides so fehr haffen und fürchten? Ein Blick in ihre Literatur zeigt, dass fie fich taufendmal mehr mit uns beschäftigen, als wir mit ihnen, und das fie unabläffig zum Kampfe blasen gegen Rom. Die "Evangelische Kirchenzeitung" (Bengstenberg) Nr. 33 handelt unfer obiges Thema gleichfalls ab und fagt dann: "Es ift Sache gerade der gläubigen Evangelischen, den Kampf gegen das Kömerthum zu organisieren, nicht bloß um der Kirche des Evangeliums willen, sondern auch um der Zukunft des deutschen Bolkes willen." Und als Beftätigung unserer obigen Behauptung von der Zerfahrenheit des Brotestantismus fügt sie un= mittelbar bei: "Aber bei diefer Zerriffenheit zwischen den evangelischen Landeskirchen, die es nicht einmal zu einer Conföderation kommen läset, ist auf absehbare Zeit an eine Action mit vereinten Kräften nicht zu denken. Im Gegentheil, auch dem Zusammenschluss der Gläubigen in den verschiedenen Kirchengemeinschaften geschieht immer mehr Abbruch, und zwar namentlich durch die nach amerikanischer und englischer Manier zunehmende Tendenz zur Absonderung sectiererischer Art. Unsere größte Calamität aber besteht in dem lauen Glaubensstande evangelisch sein Wollender und in der Caricatur von Protestantismus infolge einer Theologie, welche das Blut Christi entleert. das Wort Gottes bricht und die Wunder leugnet". Wir fragen: wenn im Protestantismus das Princip der Stärke und im Katholicismus das der Schwäche liegen foll, wie kommt es benn. dass einerseits die Socialdemokratie in Deutschland gerade in den protestantischen Bezirken wächst, und andererseits das katholische Centrum nicht hinfällig wird? Das citierte Blatt schreibt biesfalls im nämlichen Artikel:

"Der Einst der Lage, wie er sich aus der Ausbreitung der Socialbemoskratie ergibt, wird dadurch noch gesteigert, dass der römisch-katholische Beist insfolge der Geschlossenheit der römisch-katholischen Wählerschaft und der römisch-katholischen Wählerschaft und der römisch-katholischen Eentrumspartei des Reichetages zu einer ganz unverhältnismäßigen Wacht in unsern politischen Angelegenheiten gelangt ist. Auch diesmal ist die Centrumspartei wieder in vermehrter Stärke aus dem Wahlkampse hervorgegangen. Und sie wird die so abermals für sie günstiger gewordene Constellation auszu-nüben wissen. Kom regiert im Mutterlande der Resormation mit, und zwar

in der völlig legalen Beife des parlamentarischen Ginfluffes."

Wir geben einen theilweisen Verfall in den sogenannten katholischen Staaten zu, aber nicht wegen des Katholicismus, sondern weil man daselbst nicht mehr wahrhaft katholisch sein und regieren wollte. Beute der herrschenden Ideen haben Regierungen und Fürstenbäuser die Principien der Religion preisgegeben, ihre eigene Kirche im Stiche gelassen, ihre Wirksamkeit gehenmt und gelähmt, ihren katholischen Beruf ganz oder theilweise verkannt und den indisserenten oder atheistischen Staat gegründet oder gründen lassen. Sie sind untreu geworden. Untreue aber schlägt den eigenen Herrn. Daher der Rückgang, der stattsindet, der Unsegen, der auf allen Unternehmungen wie Mehlthau liegt, und die Missersolge, die sie in den Augen der Welt um alles Ansehen und allen Eredit bringen. Aber wir glauben an eine Auferstehung der sogenannten katholischen Welt. Und wenn Gottes Gnade dieses Ereignis herbeiführt, dann wird es auch da wieder besser werden.

Die Frage des Amerikanismus steht noch immer auf der Tagesordnung. Wer sie näher kennen lernen will, der nehme die Schrift von Delattre S. J. zur Hand, welche sich gegen die sechste Auflage der Hecker'schen Biographie wendet und auch die Schreiben des Erzbischofs Freland und des Cardinals Gibbons beleuchtet. Ebenso gibt Aufschluss ein Buch, von dem ein Amerikaner schreibt, dass es den schwersten Schlag bildet, den der Amerikanismus dis jest erlitten hat; wodurch er ins Herz getroffen: das Buch "Le P. Hecker: est-il un Saint?" Ift P. Hecker ein Heiliger? von P. Maignen von den Brüdern des hl. Vincenz von Paul. Maignen schrieb zu= erst eine Reihe von Artikeln in der strammen katholischen Pariser Berite!), die Aufsehen machten, und dann gab er fie in Buchform unter obigem Titel heraus. Da er als correct fatholischer Theolog das erzbischöfliche Amprimatur dafür nachsuchte, wurde es auf Anordnung des Barijer Metropoliten von unparteiischen Theologen ge= prüft und approbiert; der Metropolit wollte jedoch die begonnene Controverse lieber beendigt sehen und verweigerte aus Opportunitäts= gründen die Druckerlaubnis. So wandte sich der Autor nach Rom, um vom Magister s. Palatii dieselbe zu erhalten und er erhielt sie auch, nachdem sämmtliche Consultoren dafür gestimmt und noch überdies die ausdrückliche Zustimmung des heiligen Baters dazugekommen war. Unser amerikanischer Gewährsmann, von dem wir einen Artikel hofften, aber leider vergebens, da er beruflich verhindert war, denselben in der angegebenen Frist zu liefern, verweist namentlich auf dieses Buch. Wir heben furz einige Puntte heraus. In der Vorrede von Freland und Felix Klein heißt es:

"Seit 50 Jahren hat kein Buch ein klareres Licht geworfen auf ben gegenwärtigen Zustand der Menschheit oder die religiöse Entwicklung der Welt; auf die innigen Beziehungen zwischen Gott und ber mobernen Seele, ober auf die für den Fortschritt der Kirche nothwendigen Bedingungen." Diezu bemerkt Maignen: "Was soll das heißen? Sind die Beziehungen Gottes zu den Menschen andere geworden . . . . Unterscheidet sich die "moderne Seele" von der menschlichen, von der christlichen Seele?" (pg. 2 und 3.)

Jsaaf Heter wird von Professor Klein genannt: "ein großer Pionnier der Kirche, ein Pionnier der Jufunft, ein Pionnier nach außen und auch nach innen." (S. 5 und 6); "ein Jdeal des Priesters für die neue Zukunft der Kirche." (S. 4).

Das Leben Heders last fich in drei Abschnitte theilen: von seiner Geburt und seinem Leben in verschiedenen Secten Amerikas (1819-1844). Von feiner Conversion, seinem Eintritt in die Redemptoristen-Congregation, bis zu seinem Austritt aus dieser (1845-1857), von seinem Austritt aus der Redemptoristen-Congregation und der Stiftung der Congregation der Paulisten bis zu seinem Tode (1857—1888).

Charakteristik des P. Hecker:

Der Novizenmeister P. Orhmann empfahl ihm beim Austritt aus dem

Noviziat, darnach zu streben, "ein heiliger Narr zu werden" (S. 8). "Unsere Meinung hierüber", sagt Maignen, "ist, dass er weder das eine noch das andere war: in ihm sand sich eine Mischung von Tugenden und Täuschungen, von außerorbentlichen Enaden und Ausschreitungen, die ihn mehr oder weniger das eine und das andere erscheinen ließen.

Sein Biograph verfichert, dass heder niemals die Taufunschuld verloren habe; wagt aber nicht zu behaupten, bass er giltig getauft worden sei. (S. 10).

Ein Beispiel von Täuschung: "Ich bin beinahe daran zu glaubin", schreibt heder am 24. September 1843, "bass die guten Werke ein hindernis feien für das Seelenheil."

Mit Studien gab sich Hecker nicht viel ab; diese musten burch die "inneren Erleuchtungen" ersetzt werden. Mehrere Wochen bedurfte er, um das lateinische "Baterunser" zu erlernen. "Das Gedachtnis hat mich dermaßen ber-

<sup>1)</sup> Rome Desclée etc. Paris, Retaux.

lassen, das ich alle meine Bücher in die Bibliothek zurücktrug und dem Studienspräserten sagte, ich könne aus den Büchern keinen Rugen ziehen. In diesem Zustand der Unfähigkeit blieb ich zwei Jahre in Holland und ein Jahr in England; ich machte während dieser Zeit keinen einzigen Schuleurs durch. — Als aber die Zeit der Ordination kam, wuste ich genug, und ich wurde allsogleich im heiligen Dienste verwendet." (S. 27).

Auf unmittelbare Gingebung des heiligen Geistes schrieb er über die "grandes lumières" ein Werk, dem aber der Magister s. Palatii die Truck-

erlaubnis verweigerte. (S. 29).

Hecker wurde wegen Ungehorsam aus der Congregation entlassen

(Scite 54)

Aus der protestantischen Welt. Wie wenig die Protestanten auf die Einheit des Glaubens geben, wenn er nur nicht katholisch ift, hat der Berliner Oberkirchenrath wieder einmal recht hübich beleuchtet. Ein Brediger Dr. Scipio aus Stettin hielt in der Dorotheenstädtischen Kirche zu Berlin seine Probepredigt, in welcher er die Wunder des Neuen Testamentes nur für "Gleichnisse" ausgab und die Heilung des Taubstummen abwies. Des weiteren tadelte er das "Unklammern an den Buchstaben der Schrift" und stellte das Apostolicum auf eine Linie mit dem römischen Dogma von der fündlosen Geburt Marias. Auf das hin protestierte ein Theil der Gemeinde gegen seine Unstellung und der Oberkirchenrath versagte bemzufolge auch die Bestätigung. Nun wurde auf der Friedrichs-Werder'schen Kreisspnode gegen Diese Magnahme des Oberfirchenrathes protestiert und D. Conf. Rath Köhler rechtfertigte das Kirchenregiment also: "Man habe durchaus nicht die Absicht gehabt, den Glaubensftandpunkt des Predigers Scipio anzufechten, man habe ihm die Freiheit feiner Meinungeaußerung durchaus gelaffen." Rur "Eines" fei maß= gebend gemesen, dass nämlich die Gemeinde vorher schon in Barteien gespalten gewesen und der Prediger den positiven Theil verletzt habe. Damit ist also als Brincip anerkannt der Glaube und der Unglaube, die Freidenkerei und die f. g. Orthodoxie. Diese Widersprüche liegen freilich im Princip des Protestantismus.

Ein anderer Principienwiderstreit offenbart sich gegenwärtig in der protestantischen Literatur über das Wort "Gotteshaus". Die Protestanten haben keinen eigenen Kirchenbaustil und nehmen daher die katholischen Bauarten, ebenso haben sie keine eigene Bezeichnung sür das, was wir Gotteshaus, Kirche nennen. Der in Stuttgart 1893 verstorbene protestantische Prälat Heinrich von Merz bekämpst in seinen nachgelassenen Schristen diese Bezeichnungen, weil sie katholisch sind. Er nennt die Kirche "das evangelische Gemeinde- und Versammlungshaus". "Wir bauen nicht Gott ein "Haus", wir erzeigen nicht Gott einen "Dienst", wir bringen nicht Gott ein "Opfer", wir "weihen" nicht Gott etwas, wir schmücken nicht Gott einen "Ultar", sintemal er des keines bedarf und nicht in Tempeln oder auf Altären oder in Behältern und Gehäusen wohnt, von Menschenshänden gemacht". Ganz richtig nach protestantischen Grundsäßen! Sie haben kein Gotteshaus und keinen Gottesdienst. Aber dann bleibe

man doch auf halbem Wege nicht stehen und ziehe die Consequenzen bis zum Ende, bis zur Beseitigung jedes Cultus, jeder rituellen Handlung. Gott bedarf ja dessen nicht. Der abgefallene Graf Hoensebroech berührt die Kirchenbaufrage gleichfalls und ist damit unzufrieden. Die protestantische Inconsequenz behagt auch ihm nicht. Er schreibt in seiner "Täglichen Kundschau" in einem Artikel über den evangelischen Kirchenbauverein zu Berlin unter anderm:

"Weniger ware mehr gewesen. Der Gelbaufwand für einzelne Kirchen ift viel zu hoch. Und zwar nicht nur deshalb, weil sparsameres Bauen die herstellung einer noch größeren Bahl von Kirchen ermöglicht hätte, sondern vor allem, weil die übergroße Pracht einzelner Kirchen nit dem Geiste des evan-gelischen Christenthums im Widerspruch steht. Nehmen wir die bedeutendste Leistung des Kirchenbauvereines, die Raiser Wilhelm-Gedächtnistirche. Sie ift eine evangelische Kirche. Damit ist von vornherein alles ausgeschlossen, was unevangelisch ift. Gibt es aber etwas Unevangelischeres, als unbiblische Heiligenbilber? Die Raiser Wilhelm-Gedachtniskirche weist eine ganze Reihe katholischer Beiligen auf; fie find "fünstlerisch" dargestellt, mit Beiligenschein und Strahlenkrone. Das ist, weil in einer evangelischen Kirche, offenbarer und schwerer Missbrauch der Runft. Die Raiser Wilhelm - Gedächtnistirche weist ferner in verichiedenen ihrer "fünftlerisch" schönen Glasfenster ultramontan-katholische Symbolif und ultramontan-fatholische Schriftauslegung auf. Das ist abermals schwerer Missbrauch der Kunft. Darüber, dass der Geldauswand für solche Dinge unangebracht ist, kann keine Meinungsverschiedenheit bestehen; denn diese Kunst verstößt gegen die elementarsten evangelischen Grundsähe. Gewiss sind die Verfioße nicht absichtlich begangen worden, aber sie zeugen deutlich, wie sehr über dem Streben, fünstlerisch Vollendetes zu bieten, der Kirchenbauverein seinen Dafeinszweck, evangelische Kirchen zu bauen, außeracht gelaffen hat. Die Reformation hat die Kirchenkunft von der katholischen Religion überkommen; eine evangelische Kirchenkunft gibt es leider noch nicht. Und doch sollie der Unterichied zwischen einem fatholischen und einem evangelischen Kirchenbau gerade fo groß fein, wie zwischen der Lehre vom Papftthume und der Rochtfertigung allein durch den Glauben. Evangelischer und ultramontan-katholischer Gottesdienst find und bleiben Gegensätze, so stark, dass auch der äußere Rahmen, in den sie hineingehören, die Kirche, die Gegensätzlichkeit zum Ausdruck bringen mufs. Und nun fehe man fich die fünftlerische Ausschmückung der Raijer Wilhelm-Gedachtnisfirche an. Der ganze ultramontane Cultus und Ritus fann heute in sie einziehen, ohne dass auch nur die geringste Beränderung vorzunehmen wäre. In dieser Thatsache liegt ihre schärffte Verurtheilung als evangelisches Gottes= haus. Die Kirchenpracht ist römisches Erbtheil; sie gehört wesentlich zum ultras montanen Gottesdienst; mit der evangelischen Religion, und also auch mit dem evangelischen Gottesdienst ist sie unvereinbar. Noch ist die Ausgabe, den evan-gelischen Kirchenstil zu ersinnen, nicht gelödt; ja ihre Lösung ist kanm jemals ernstlich in Angriff genommen worden. Und doch würde mit ihrer Lösung die Rirchenkunft innerhalb der evangelischen Bekenntnisse erft zur vollen Entfaltung gelangen und in die richtigen Bahnen geleitet werden; als dienende Vermittlerin. als fichtbare Berkörperung des evangelischen Chriftenthums. Burde der Kirchenbauverein Berlins seine reichlich fliegenden Mittel bagu verwenden, dieses Riel, den evangelischen Kirchenftil, unseren Baukunftlern lohnend zu steden, und murde er seine Erreichung bewirken, er hatte seinen großen Berdienften die Krone aufgesett."

Ja, es gibt keine protestantische Kirchenbaukunst und wird auch keine geben, weil der Protestantismus als Negation eben nichts ist, und das, was er noch Positives hat, Eigenthum der katholischen Kirche ist.

Gelegentlich des Todes des Fürsten Bismarck bemühten sich die theologischen Blätter, dessen christliche Gesinnung zu erweisen; es gieng ihnen jedoch herzlich schlecht dabei. Manche waren indes doch so ehrlich, den großen Mangel seines praktischen Christenthums hervorzuheben und wie Stöcker und Holzheuer zu betonen, dass er der christlichen Entwicklung des Volkes keine Hilfe angedeihen ließ und "für die organissierte evangelische Kirche ein besonderes Interesse nicht bekundet habe". Eine seltsame Ironie entwicklte die "Chronik der christlichen Welt", die das Hinscheiden des Fürsten mit solgenden Worten anzeigte:

"Am 30. Juli starb ber Doctor ber Theologie hon. caus. Otto Fürst v. Bismarck im Alter von 83 Jahren". Hierzu bemerkte das von Decan Kömer herausgegebene "Evang. Kirchenblatt st. Württemberg" Kr. 33: Kann benn der Streich nie vergessen werden, den vor zehn Jahren die Gießener Facultät der evangelischen Kirche gespielt hat, da sie dem Manne, der alles, nur kein evangelischer Theolog war, zu Luthers Geburtstag den Doctorhut ausstüllte?

Im ganzen aber wimmelte es auch in diesen Blättern wie in den politischen von Uebertreibungen und albernen Behauptungen. Für die Katholiken gehört Bismarck in das Buch des Laktantius: De mortibus persecutorum, vielleicht nicht so sehr in Bezug auf seinen physischen Tod, über den Entgegengesetzes verbreitet wurde, als viclemehr wegen seines bürgerlichen, politischen Ablebens. Seine gewaltsame Amtsentsetzung 1890 bildete für den Herrschgewaltigen und Herrschsschen ein sehr schmerzliches Leid, eine achtsährige Qual.

Fragen verschiedenster Art und wahrscheinlich von nicht unbedeutenden Folgen bringt die geplante Palästinareise Kaiser Wilshelms II. hervor. Da zur Theilnahme daran auch die österreichischen Pastveren eingeladen worden sind, empfand man hier das unangenehme Gefühl unberechtigten Eingreisens. Hierauf wurde die Sorge wach, dass ein Protectorat angestrebt werde über österreichische Unterthanen im Drient, dem entgegengetreten werden müsse. Und was bei uns befürchtet wird, das sam auch in Frankreich zum Ausdruck. Cardinal Langenieux rief zum Schuße des bisher bestehenden französsischen Protectorates die Hilfe des Papstes an und der heilige Bater soll diese Hilfe auch schon zugesagt haben. Leider ist Frankreich ein arger Feind der Kirche.

Die anglicanischen Schulen. — Das interessanteste aller Studien ist das Studium des menschlichen Geistes und seiner Entwicklung. Die Hauptquelle dafür ist die Schule. Wer die Schule und Flut des menschlichen Denkens beobachten will, muß in die Schule dringen. Das Glauben und Wissen der älteren Generation wird dort der jüngeren tropsenweise eingegossen, und dem Beobachter ist es ein Leichtes, die Tropsen zu zählen und zu wägen. Dieser Gedanke soll eine etwas eingehendere Notiz der letzten Schulwahlen in London rechtsertigen. Die englische Regierung nahm die Schulfrage auf im Jahre 1871. Bis dahin war der Unterricht ganz in Privathänden. Um alle Parteien zufriedenzustellen, mußte der religiöse Unterricht

auf "bie Principien ber Moral und Religion" beschränkt werben, jedoch so, "dass dieser Unterricht die Kinder an keine bestimmte Confession binde." Nun entstand zuerft die Frage: "Die Principien welcher Religion?" Die Regierung setzte, um den Standpunkt klarer zu machen, das Wort "chriftlich" hinzu. Doch das genügte nicht. Es fanden sich Lehrer, die sich Christen nannten und zu gleicher Beit die Trinität, die Gottheit Chrifti und die Auferstehung verwarfen. Die Eltern der Schulfinder, und noch mehr der gläubige Clerus verlangten bestimmtere Erklärungen über die "Brincipien der driftlichen Religion". Die Bewegung fieng in London an im Unfange der Neunziger-Jahre. Die dortige Schulbehörde (school-board) theilt sich in progressive und moderierte. Die erstern wollen bochstens das Bibellesen ohne Commentar erlauben; die lettern sprechen für limitierten bogmatischen Unterricht. In 1894 hatten die Moderierten die Oberhand, und ihr Führer Mer. Diggle, erließ ein Circular an alle Lehrer Londons. Darin hieß cs, dass die Trinität, die Incarnation und die Auferstehung zu den Brincipien der christlichen Religion gehören, und dass jeder Lehrer, der diese Dogmen verwerfe, in Zukunft keinen religiösen Unterricht zu geben brauche, ohne dass jedoch dadurch seine Aussichten auf Promotion leiden sollten. Das Resultat des Circulars war höchst merkwürdig. Der erste Lehrer, der sich an die Behörde wandte, um vom Religionsunterricht enthoben zu werden, schrieb folgendermaßen: "Mit Bezugnahme auf Ihr Circular bitte ich um die Freiheit, nicht mehr ausdrücklich lehren zu muffen, dass drei Bersonen in der Gottheit sind, und dass Christus an unserer statt gestorben ist, welches lettere mir eine Ungerechtigkeit scheint. Bisher habe ich hauptsächlich auf die moralischen Lehren des Menschen Jesus insistiert, und habe immer die Schönheit und die sittliche Erhabenheit seines Lebens hervorgehoben. Eingedent des Wortes von Matthew Arnold, "dass gutes Betragen sieben Achtel des Lebens ist", habe ich den Schreiner von Nazareth als unser großes Muster dargestellt. Jedoch zu lehren, dass er, ben ich wie Buddha und Sokrates als einen älteren Bruder betrachte, Gott ift, ware nicht weise, und ich bitte mit allem Respect, nicht verpflichtet zu werden, folches zu lehren." Der dies geschrieben, war bloß ein Unterlehrer. 3127 Lehrer unter dem School board stellten dieselbe Bitte en masse. Herr Diggle antwortete, daß die Lehrer je einzeln um Dispens anhalten sollten.

Doch in England weiß man zu gut, daß Eintracht stark macht. Die Lehrer in ihrer Antwort beklagten sich, daß die Beshörden ihnen gegenüber ungerecht seien, und daß sie in Zukunft, wie in der Vergangenheit, die Principien der christlichen Religion lehren würden ohne Rücksicht auf daß Circular. Die Antwort hatte 2886 Unterschriften. Diggle und die Moderierten legten daß Circular ad acta. Zwei Monate oder so vor den Wahlen, die am 25. November 1897 stattsinden sollten, entbrannte der Kampf um die

Schulen aufs neue. Diggle hatte den Muth verloren und auch das Bertrauen seiner Unhänger. Die Gestaltung der Parteien entnehmen wir einem Maniseste der primitiven Methodisten, welche, wie alle anderen Nonconsormisten, zur progressiven Bartei gehören.

Die bevorstehenden Wahlen drehen sich um die religiöse Frage. Drei Barteien find auf dem Wahlfelde : Die Progreffiven, die Mode= rierten und die Vertheidiger der freien Schulen. Alle drei verlangen, das täglich eine gewisse Zeit Religionsunterricht gegeben werde. Die Progressiven bestehen darauf, dass die Bibel ohne Commentar (ausgenommen soviel, als zum Verständnis des Textes nöthig ift) das einzige religiöse Schulbuch sei. Die zwei andern Parteien wollen neben der Bibel noch sectorischen Unterricht vermittels Katechismen und Glaubensbekenntniffen ertheilen, und bestehen darauf, dass Lehrer, die solchen Unterricht nicht geben wollen, dieses den Schulbehörden anzeigen. Die Anhänger diefer zwei Barteien gehören fast ohne Musnahme zur Staatskirche. Ihr Zweck ist, — Die öffentlichen Schulen auf bas Niveau ihrer eigenen armseligen, freiwilligen Schulen herunterzubringen. Sie sind die Inhaber der Lehrerseminare, welche. obschon vom Staate unterftugt, den Nonconformisten feine genügende Gemiffensfreiheit geben. . . Die progreffive Bartei ift an folgende vier Bunkte gebunden: 1. Nichtconfessioneller, religiöser Unterricht mit dem alten und neuen Testament allein für Textbucher. 2. Abschaffung aller religiosen Beifügungen (tests) ober Brufungen für Lehrer. 3. Befreiung der Lehrerseminare von sectorischen Principien, welche für Nonconformisten ungerecht und beleidigend sind. 4. 2(b= schaffung der Beränderungen, welche die gegenwärtige Regierung in den Unterrichtsgesetzen gemacht hat (i. e. des Zuschuffes von freiwilligen Schulen) . . .

Die Katholiken hatten bei diesem Streite wenig zu gewinnen oder zu verlieren. In ihren eigenen Schulen ertheilen sie katholischen Unterricht nach ihrem Belieben. Nichtsdestoweniger stellten sie zwei katholische Candidaten sür London auf. Father Brown verpflichtete sich in seinem Aufruf an die Wähler, die religiöse Frage (in den Staatssichulen) nicht wieder zu eröffnen. Sein Zweck war, im Falle seiner Erwählung, die katholischen Interessen wies und woundglich zu fördern. Wir brauchen nicht in weitere Sinzelheiten einzugehen. Das Resultat der Wahl war ein glänzender Sieg der progressiven Partei. In London wurden gewählt 31 Progressive, 10 Staatsfirchliche, 12 Moderierte und 2 Katholisen. Also eine solide Masse von 31 nichteonsfessionellen Mitgliedern, gegen 24 unter sich zankenden confessionellen. Die Niederlage ist complet. Die anglikanischen Kirchenszeitungen gestehen öffentlich, der Kampf für die Schulen müsse, wenigstens für die nahe Zukunft, gänzlich eingestellt werden. Die traurigen Folgen sür die christliche Religion in England lassen sich kaum

Ling, 8. September.

berechnen.

### Bericht über die Erfolge der katholischen Missionen.

Bon Johann G. Suber, Stadtpfarrer zu Schwanenftadt.

Unser Jahrhundert geht zur Neige. So pslegt man jetzt oft zu sagen. Biele stellen sich dieses so vor und äußern sich darüber in einer Weise, wie man es hin und wieder an alten gebrechlichen Leuten macht, die schon lange genug gelebt hätten und Niemanden mehr abgiengen, wenn sie zu den Bätern versammelt würden. Kürzlich war gar in einem krüppelhaften Zeitungsartikel von einem "verendenden" Jahrhunderte die Rede.

Die Schmach, dass Leute, die eine Zeit miterlebt haben, so geringschätig von ihr sprechen, mag unser Jahrhundert als Buße mitnehmen für seine Fehler und Schwächen; aber im Uebrigen, wenn man schon von einer Neige desselben reden will, so ist diese am meisten in dem Sinne richtig, wie ein Radsahrer sich vorwärts neigt, je schneller er seinem Ziele sich nähern will. Ein solcher würde es sich kaum gefallen lassen, wenn man

diefer Reige wegen von feinem naben Ende reden wollte.

Ebensowenig darf sich unser Jahrhundert solches sagen laffen; es kommt ja hoch zu Rade daher, und neigt sich nur vor im Wettsahreifer.

Es hat in seinen alten Tagen noch Radfahren gelernt, von dem es in seiner Kindheit und Jugend und selbst in seinem reiseren Alter noch keine Uhnung hatte und vor dem Aufdämmern derselben noch den Kopf geschüttelt hätte, geradeso, wie wir graubemooste Häupter es machen, wenn wir bedächtig unseres Weges gehen und rechts und links das Radsahrervolk vorbeihuscht, wenn sie uns nicht vorher schon über den Hausen geradelt haben.

Wenn die Schlinde der Erzberge, die russigen Hallen der Eisenhämmer und Stahlwerke und die Urwälder der Tropen mit der Kautschuk-Lieserung nicht vorzeitig in Obstruction gerathen, so ist alse Hosfnung vorhanden: Bis wir 1901 über unsere Thüren schreiben, wird man für das alte C. M. B. schon die neue Uebersetzung haben: Currus millies benedictus! Bis dahin oder ein Halbjahr später wird der Täusling zu Rade zur Kirche besördert und der Pathe ihm sein Rad zum Angebinde geben, wird man die Kindlein nicht mehr mit dem zeitzraubenden Gehenlernen plagen, sondern gleich zu Rade heben, wird das Babh schon der Puppe das Radsahren beibringen wollen, wird jede Schuse ebenspiele Hahrräder als Armenbücher beistellen missen, wird der Landmann zu Rade Pflug und Egge nach sich ziehen; dis dahin werden Kosse und Dchsen ein Einsehen haben, das ihr Dasein ein versehltes ist, dis ein neuer Ersinder ihnen ein Rad präsentiert, welches für ihren Körperbau geeignet ist, — die Vorstweiden zum Gebrauche machen sie einstweilen an ihren vorradelnden Besitzern. Bis dahin wird jeder Melssung" gehen, und wird der Zugsführer zu Kade die Vahnwägen an der Leine sühren und hohnlachend hinter sich schrieben, wend die Vahnwägen an der Leine sühren und hohnlachend hinter sich schrieben, wend die Vahnwägen an der Leine sühren und hohnlachend hinter sich schrieben, das Radsahren als obligater Gegenstand müsse eingeset werden. — Vis dahin wird Koss und Wagen nur mehr für den homo senex und paralyticus Dienste leisten und wird der armselige Fußgeher sür eine vorsündsschlaches Angelehen werden.

Dieses und noch viel anderes muss und wird geschehen, denn das Jahrhundert fährt zu Rade und neigt sich drängend vorwärts und Alles, was der Zeit solgen muss, ist zu Rade: die Politik und das sociale Leben und die Gemeinbürgschaft der Nationen, alles radelt mit dem Jahr-

hunderte um die Wette, — und wer nicht mitthut, ist das plusquamperfectum!

Es mag an diesem Gedankengange, der mit unserer Zeit radelt, manches als Spass und Hyperbel angesehen werden, aber der Kern ist doch Wirklickeit!

Die Welt jagt ihren Zielen entgegen, als könnte sie ihren verhängnisvollen Sturz nicht mehr erwarten.

Die Kirche Gottes geht aber auch, auf sicherem Grunde einherschreitend, vorwärts. Sie geht mit ihrer Zeit, nicht als ob sie deren Grundsätze zu den ihrigen machen wollte, sondern sie will überall mit kräftigem Arme eingreifen, wo sie sieht, dass Drängen der Zeit die ihr Andertrauten in den Sturz mitreisen will.

Nie hat man die Kirche auf allen Gebieten in so angestrengter Thätigkeit gesehen, wie in unserer Zeit; nie hat sie in so ausgedehntem Maße alle versügbaren Kräfte ausgeboten zur Ausdehnung ihrer Mission bei allen Völkern der Welt, wie wir es in den letzten Jahrzehnten sehen, dank dem Scharsblicke und der Thatkraft unseres greisen Vaters Leo XIII. So geht die katholische Kirche mit ihrer Zeit; und je mehr die Zeit drängt und hastet, desto unermüdlicher bleibt ihr die Kirche zur Seite. Da wir der Kirche Jesu angehören, ja als ihre Diener an ihrem Werke mitarbeiten, so dürsen wir wahrlich nicht stillestehen, sondern mit geistigem Fahrrade heißt es vorwärts trachten, überall eingreisen, wo unsere Zeit es erheischt.

So gewifs, als wir dieses als unsere Pflicht ausehen und gerne leisten, was in unseren Kräften steht, werden wir auch unserer Kirche zur Seite bleiben wollen in ihrem Borwärtsgehen auf dem Missionsgebiete. Richten wir unsere Blicke immer wieder auch auf diesen Theil ihres Wirkens. Dort müssen wir auch Mitarbeiter sein. Seien wir es durch Gebet und Opfer, ziehen wir auch Andere mit zur fräftigen Unterstützung der kathoslischen Mission in allen Welttheilen.

### 1. Msien.

Palästina und Syrien werden mehr und mehr der Schauplatz eines gewaltigen Ringens zwischen der katholischen Missionsthätigkeit und den Anstrengungen der gegnerischen Secten. Am meisten zeigt sich dieser Kampf auf dem Gebiete der Schule.

Die Protestanten und Schismatiker, allen voran das Aussenthum, haben diese Länder mit Schulen geradezu überschwennmt, um der katholischen Mission gerade dort, wo sie ihre nachhaltigste Wirkung erzielt, Concurrenz zu machen. Die Macht und das Auschen, welches Russland bei den schismatischen Orientalen geniest, ebnet seiner Politik überall die Wege und einigt die Vegner zum gemeinsamen Borgehen. Die Gefahr wird thatsächlich groß. Je mehr diese Vesahr wächst, desto eifriger ist die Mission auf gute Schulen bedacht.

Bum Beispiel haben berzeit die Tesuiten in Surien allein 140 Anabenschulen und 50 Mäbchenschulen, die ersteren gahlen 7826 Schüler, die letteren 4576. Sie wissen kaum mehr genug Lehrer aufzutreiben und wollen zur Ab-

hisse eine Genossenschaft einheimischer Schulbrüder gründen. Man hofft davon ähnliche Ersolge, wie sie so freudig sich bei den einheimischen Ordeneschwestern zeigen.

Derzeit sind 106 Schwestern auf 26 Schulen vertheilt. Würden ihrer 500 sein, so würde es noch nicht ausreichen, um alle Bedürsnisse zu decken. Der Ersolg ihres Wirkens bei den Kindern und beim erwachsenen weiblichen Erchlechte tritt so schön hervor, dass auch die Gegner den auffallenden Unterschied zugeben zwischen Ortschaften mit und ohne Schwestern.

Vorderin dien. West-Bengalen. Aus der Mission unter den Khols in Chota-Ragpore brachten die Freiburger katholischen Missionen wieder

eine Nachricht und zwar eine fehr gute.

Die Zahl der Neubekehrten ist auf 12.000 gestiegen. Die Stationen Nighitpur, Kerni, Nagar und Kutlu, die seinerzeit wegen Mangels an Missionskräften mussten aufgegeben werden und für verloren betrachtet wurden, sind wieder besetzt und völlig gewonnen.

Auch dort machen die protestantischen Gegner umso größere Austrengungen, der katholischen Mission ihre Leute abwendig zu machen. Die Jesuiten-Missionäre halten als Gegenmittel sleißig jährlich Exercitien in den Christen-Gemeinden,

und dieses bewährt sich als bestes Mittel zur Stärkung in der Treue.

In der Diöcese Madras haben die St. Josef-Missionäre (Millhill) 12 Stationen, in den Schulen 1373 Kinder, 238 Taufen von Erwachsen, in Kafiristan und Kachemir haben sie 250 Kinder in den Schulen.

China. Sub-Schantung. In Tichongdiaen hat P. Weig (aus dem Steyler-Miffionshaufe) feine Arbeit begonnen unter den Menzö, einem Fischervolke auf dem großen See von Tichongchiaen, der in seiner

Mitte eine Infel mit 18 Dörfern hat.

Die Fischer sind der ärmste Theil der Bewohner, sie haben nicht Haus noch Erund, verbringen mit Weib und Kindern ihr Leben auf den Fischerbarken. Der Missionar musste auch diese Zebensweise anunchmen und solgt ihnen überall- hin mit seinem Schiffe, welches auch als Kirchlein dient. Die Fischer sammen sich empfänglich und dasselbe, hören Wesse und Predigt und zeigen sich empfänglich und dankbar. Der Missionär hosst, sie alle zu gewinnen, und nachdem er den Armen das Evangesium gepredigt, hosst er Gottes Mithisse, damit er auch bei den Ansässigen auf der Insel der Mission Eingang verschaffen könne.

China. Missionar P. Aelen gibt in einem Reiseberichte interessante hinweise auf die großen Ersolge, welche das "Werk der heiligen Rind-

heit" in Rettung der Beidenkinder erreicht.

Es werden jährlich 4—500.000 Heidenkinder getauft. Durch die Almosen der Christenkinder wird die Möglichkeit geboten, jährlich gegen 100.000 Kinder loszukausen, sie zu nähren, zu unterrichten und zu erziehen.

Bum Beispiel sind in Hongkong zwei Kinder-Alpsie unter Leitung von Ordensschwestern; dieselben holen sich theils selbst die an den Straßen und Flußeusern ausgesetzten Kindlein, viele werden ihnen von den Eltern gebracht und um etliche Kreuzer zum Rause angeboten, die Polizei übergibt ihnen jährlich bei 1000 solcher ausgelesener Kinder.

Diese hinweise bestätigen die Wichtigkeit dieses Werkes und sollen eine

Aufmunterung sein, dasselbe nach Kräften zu fordern.

Auf der Insel Hainan haben die portugiesischen Tesuiten die Mission wieder aufgenommen, welche ihre Vorfahren schon 1635 begonnen und zu großer Entfaltung gebracht haben, dis mit ihrer Vertreibung alles wieder vernichtet ward. Mit Beginn unseres Jahrhunderts waren wieder Versuche

gemacht worden, den Rachkommen der alten Chriften zu Gilfe zu kommen. Es wurden Priefter dahin geschickt, zuerst chinesische Weltpriefter, spater 1850—1876 arbeiteten daran die Missionäre des Pariser Seminars. Wieder wuchs die Zahl der Bekehrten auf 1000. Dann hat die anlässlich des frangofisch=tongkinefischen Rrieges entstandene Christenverfolgung wieder alles gänzlich zerstört.

Bei Wiederaufnahme dieser Mission fanden die Jesuiten noch etwa 300 Christen vor. Es wurden auch barmberzige Schwestern dahin berufen. Die

Arbeit geht rüftig voran. Diese Insel, die sich dem Gosse von Tongking vorlagert, hat eine Größe von 36.000 Dugdrat-Rilometer und gablt 21/, Millionen Bewohner, großentheils Chinesen und neben diesen, in die Gebirge zurückgedrängt, die wilden Stämme ber Loi und der halbeivilisierten Tschun, ist also ein großes Arbeitsseld. Gott segne den neuen Bersuch!

Im apostolischen Vicariat Nord = Cochinchina hat die Mission ftaunenswerte Erfolge. 1895/96 zählte man 4200 Neubekehrte, 1896 97 ftieg die Zahl über 9000; im letzten Jahre geht die Bekehrung noch rascher vorwärts, man hatte bis 1. Mai schon über 10.000 Seiden getauft.

Beispielsweise ergeben sich in der Mission hue jährlich 1000-3000

Taufen.

Leider ist die Mission berzeit schwer durch Elementarereignisse heimgesucht. Einem durren Sommer, der die Reisernte vernichtete, folgte ein Chelonfturm, der nahezu 2000 Menschen das Leben kostete. Die Meissionäre sind mit ihrem Volke in großer Bedrängnis.

Mandfchurei. Auch dort geht das Werk der Miffion mit Schnellig= feit vorwärts. Innerhalb Jahresfrift murden 1500 Erwachsene getauft,

die Zahl der Katechumenen ist mehr als 12.000.

Birma. P. Wehinger ift von feiner Sammelreife aus Defterreich wieder nach Mandalan zurudgefehrt und hat in feine Ausfätzigen-Anftalt als Silfsträfte 6 Franciscaner - Ordensschwestern, 13 Postulantinen und seine eigene Schwester mitgebracht jum größten Jubel feiner 220 Pfleglinge.

Die Schweftern greifen mit Gifer und Geschick ihre Arbeit an, die Arbeit, bie ihnen dasselbe Schickfal bringen wird, wie fie es an ihren Pfleglingen sehen,

ben Aussatz und - ben himmel!

Rorea. Trots der politischen Wirren geht die Mission ruhig ihren Gang. Der apostolische Vicar Bischof Msgr. Mutel wird auf seinen Miffionereifen überall mit Chrfurcht behandelt, wurde wiederholt bei Sofe empfangen. Die Beranbilbung eines einheimischen Clerus entwickelt fich immer beffer. Die Kathedrale in Seul, ein herrliches Bauwerf, wird bald vollendet fein.

Die Zahl ber Katholifen 33.200 vertheilt fich auf 24 Hauptstationen und sehr viele Nebenstationen, 31 Schulen gählen 330 Schüler, in zwei Waisenhäusern find 362 Rinder. Es arbeiten 27 europäische und 3 einheimische Priester, 8

europäische und 10 einheimische Schwestern.

Japan. Beuer find 8 Trappiftinnen aus bem Rlofter Ubern in den Bogesen nach Sakodate gekommen und haben dort mit ihrer Hufgabe begonnen: Durch ftrenges Bufileben und Gebet Gottes Gegen für das Gedeihen der Miffion zu erflehen und felber baran theilzunehmen durch Leitung eines Waifenhauses.

Avostolisches Vicariat Batavia betrauert den Tod seines Ober=

hirten Msgr. Staal S. J.

Derselbe hatte 1875 auf der Insel Banka seinen ersten Posten, wo die paar Missionäre Dreivierttheile des Jahres beständig auf der Wanderschaft sein mussten, und hat dort prächtig gewirkt. 1885 übernahm er die neue Station Singkawang, 1893 wurde er Bischof von Bakavia und war als solcher auch fast innmer auf Hirtenreisen von Insel zu Jusel, wo er überall selbst Missionärsarbeit leistete. Besonders war er darauf bedacht, an Stelle der ärmlichen Kapellen würdige Kirchen zu bauen, deren sechs vollendet, vier noch im Baue begriffen sind. Er starb auf seiner letzten Vistationsreise auf einem Schiffe, begleitet von einem Priester und mit den hl. Sacramenten versehen. R. I. P.

Borneo. In der Station Singhi am Serawak-Alusse ist P. Westerwoudt (Milhill-Congr.) nach einer 12jährigen Wirksamkeit

unter den Dyaken, erst 37 Jahre alt, gestorben.

Er hatte, obwohl die Schwierigkeiten anfangs unüberwindlich schienen, eine ansehnliche Christengemeinde gesammelt, Kirche und Schule gebaut und ge-

leitet, auch noch eine zweite Station für die Land-Dnaken eröffnet.

Censon. In der Erzbiöcese Colombo hat sich im letzten Jahre die Zahl der Katholiken um 4834 vermehrt. Sehr erfreulich entfaltet sich das religiöse Leben, besonders im eifrigen Empfange der heiligen Sacramente.

Zu guten Hoffnungen berechtigt auch das Waisenhaus in Maggona, der Unterricht in Schulgegenständen und Handwerken wird fleißig benützt, mehrere der fähigsten Zöglinge werden für das Lehrsach ausgebildet, eine neue Schule wird gebaut. Durch sorgsame Pflanzung von Kokos und Zimmet wird vorgearbeitet, dass die Anstalt sich bald jelbst erhalten könne.

Philippinen=Infeln. Diesen hat in jüngster Zeit die Kriegssfurie arg zugesetzt. Die Presssurie humpelt hinterdrein und verabreicht der angeblich dort hausenden Mönchss und Priesterherrschaft hinterrücks ihre Hiebe.

Der Grund hievon ift leicht zu errathen. Gerade auf diesen Inseln arbeitet die katholische Mission mit einer Kraftentfaltung und mit Erfolgen,

die kaum ihresgleichen haben.

Augustiner, Franciscaner, Dominicaner und Jesuiten theilen sich dort in die Missionsarbeit, den Jesuiten ist es gar gelungen, aus den Mohammedanern soviele sür das Christenthum zu gewinnen, dass eigens am Rio Davao drei Ortschasten für sie angelegt wurden, wo sie brave christliche Gemeinden b'lden. Uebrigens hat erst vor ein paar Jahren der Philippinen-Forscher, Pro-

Uebrigens hat erst vor ein paar Jahren der Philippinen-Forscher, Professor Blumentritt, in den "Mittheilungen der f. k. geographischen Gesellschaft in Wien" sich über das Wirken der Missionäre, sowohl über ihren religiösen als culturellen Einsluß und ihre wissenschaftlichen Arbeiten in geographischer und ethnographischer Hinsionalen mit großer Anerkennung ausgesprochen.

#### II. Afrika.

Megypten. Die Bewegung der Kopten zur Wiedervereinigung mit der katholischen Kirche ift nicht eine vorübergehende, sondern erweist fich

nachhaltig und greift immermehr um sich.

Seit den letzten Meldungen über geschehren Bekehrungen aus dem Schisma kamen wieder neue, zum Beispiel in der Diöcese Theben aus vielen Orten, darunter in Bayadie von der gesammten Bevölkerung sammt ihrem Pfarrer; in der Diöcese Hermopolis ergaben sich Bekehrungen, in Mensasis 300, in Beni-Seid 150, in Nazlet-Abu, Gattas und Berbeh ganze Gemeinden u. s. w.

Die Gesammtzahl der Bekehrten in beiden Diöcesen ist 13.000.

Im Januar 1898 wurde auf Weisung des heiligen Baters die erste Synode der neuen koptischen Kirche in Kairo gehalten. Möge auch diese ein Werkzeug der Gnade Gottes sein, dass die Hossung, welche das Oberhaupt der Kirche auf dieses Werk setzt, auch vollends verwirklicht werde.

In Unterägypten haben die italienischen Franciscaner folgende genügend eingerichtete Stationen: Rairo, Fajum, Beni=Suef, Affuit, Rene, Luxor, Rag= Hamladi, (lettere noch ohne Kirche); Arment und Magago find in Gründung begriffen. Es bestehen 6 Knabenschulen und 4 Mädchenschulen mit 530 Schülern. Die Franciscaner ertragen für sich die ordensgemäße Armut ganz wohl, für die Berhaltung der Gebäude, für die armen Rinder bitten fie jedoch inständig um Almosen.

Abeffnnien. Die Lazaristen-Missionare haben bei ihrem Gin= treffen in Quala von dem dortigen Ras bei der Audienz eine Ausfunft

erhalten, die einen Ehrenplat in der Miffionsgeschichte verdient:

Er habe den katholischen Abesinniern in seinem Gebiete die Wahl ge= laffen: entweder ihren Austritt aus der katholischen Kirche gu vollziehen oder Hander inter Anstitt ans ver tandingen settige zu vollziegen voer haben alle das letztere gewählt und sind in Verbannung gegangen! — Beil nun aber der Negus volle Religionsfreiheit in seinem Reiche wolle, so werde der Ras die Verbannten zurückrusen, wozu er auch in Gegen-wart der Missionäre den Auftrag gab. -- Bravo solchen wackeren Katholifen!

In der Gallas-Mission konnten die Rapuziner auch in der Kriegszeit ihre Thätigkeit ungehindert fortsetzen, auch die neue Station Minne eröffnen und in Laffo ein Rnabenseminar gründen. Miffionsobere Bifchof Msgr. Taurin O. Cap. fteht in großer Bunft

bei Regus Menelik.

Madagascar. Die katholische Mission gahlt in Nord = Mada = gascar 1113 Chriftengemeinden mit 320.400 Ratholifen. Gehr aut mujs es mit den Schulen stehen, fie guhlen 147.590 Kinder unter 2239

Lehrfräften.

Deutsch = Dftafrita. Die Miffionare der St. Benedictus-(Benoffenschaft haben am Jahrestage der Sinmordung ihrer Genoffen in Bugu in weihevoller Erinnerung ihr neues Miffionshaus auf dem Tofamaganga im Uhehe-Lande eingeweiht und bezogen. Gie arbeiten bort cifrig vorwarts und bringen ihre Neubefehrten fachte, aber ficher zu driftlichem Leben und regelmäßiger Landarbeit.

Leider ift bie außere Lage abniich jener, bie einft in Bugu gur Rataftrophe geführt hat. Geit fieben Jahren ift beständig Rrieg. Unter ben Babehe ift ein Fuhrer namens Quama aufgetreten, ber einen großen Ginflufe ausubt, fo dafs feine Landsleute ihn für einen unbefiegbaren Salbgott halten. Allerdings find ihm die beutschen Schuttruppen icharf an ben Ferfen, - aber für die

Miffion bleibt doch immer große Wefahr.

Apostolisches Vicariat Ober-Mil. Die St. Josef-Missionare (Millhill) melden mit Schlufs bes Jahres 1897 folgenden Stand: 3 Stationen mit 1200 Katholifen und 6300 Katedyumenen, 588 Taufen Erwachsener, 3 Schulen mit 105 Rinbern.

Sambefi. In Quelimane ftarb P. Desmarour S. J. ber dort innerhalb eines Jahres 600 Reger bekehrt hatte. Er war jum Radfolger des + P. Memphart auf deffen Poften beftimmt und wurde 64\*

dafür deffen Rachfolger in den Tod. Es find in fünf Monaten wieder

fünf Missionare dort gestorben.

Die Mission arbeitet am meisten im Schulwesen. Bei den Erwachsenen gibt es immerzu üble Erfahrung, theils durch Verkehr mit verdorbenen Christen, theils durch das ständige Andrängen der Mohamedauer.

In der St. Peter Claver Station in Mozambue gibt es eine große Zahl losgekaufter Sclavenkinder, die Christengemeinde wächst zusehends, aber ebenso auch der Groll einiger Häuptlinge, denen der wachsende Einfluss der Missionäre wider den Strich geht.

Die im Baue begriffene Kirche, ein machtiger Steinbau, erregt den Bustauf der Neger aus Entfernungen über 100 Kilometer und ihre Bewunderung.

Die jungfte Station Chipanga am Fuße des Morumbala-Berges

hat schon eine ansehnliche Christengemeinde.

Diese Station erhielt von einer portugiesischen Geschäfts-Compagnie ein Erundstück von 200 Sektar zum Geschenke, dazu eine monatliche Unterstützung. In Boroma ist die Kirche mit einem Fassungsraum für 2000 Menschen

vollendet. Die dortige Schule gahlt 300, die in Sambo 100 Kinder.

Apostolisches Vicariat Natal. In Durban feierte der Missionsobere P. Monginoux O. M. J. sein 25jähriges Priesterjubiläum. Die Katholisen brachten freudig ihren Dank zum Ausdrucke. Dieser war wohlverdient.

Bei seiner Ankunst auf diesem Posten (anfangs der Siebziger-Jahre) waren nur etliche Katholiken vorhanden, jest sind es 3000, sie haben eine schöne Kirche, Ordensschwestern haben 700 Kinder in den Schulen und leiten ein Hospital

und ein Waisenhaus.

Die apostolische Präsectur Transvaal hat einen Verlust erlitten, der um so schmerzlicher ift, als er ganz unerwartet kam.

Der apostolische Präfect P. Schoch O. M. J. ist auf einer Reise, die er frisch und gesund angetreten hatte, auf dem Schiffe plötzlich erkrankt und in ein paar Stunden gestorben. Seine Leiche wurde nach Schiffs-vorschrift ins Meer gesenkt.

In Suez erwarteten ihn einige Ordensschwestern, um ihn zu einem schwerkranken Priester seiner Genossenschaft zu führen. Statt des sehnlichst Erwarteten kam die Nachricht von seinem Tode, die in seinem Missonsgebiete anssälliches Leid verursachte. R. I. P.

Deutsch=Südwest=Afrika. Die Station Windhoek hat in den zwei Jahren ihres Bestehens die Ansangsschwierigkeiten ausgekostet. Die größte liegt in der fabelhaften Theuerung. Die aus Holzgebälk und Segeltuch errichteten Missionsbauten halten der Regenzeit nicht stand. Es muß an einen Ziegelbau gegangen werden. Hiezu kosten 1000 Ziegel 80 Mark, der Maurertaglohn ist 20—25 Mark, Ales übrige nuss an der Küste mit ungeheurem Geldauswande herbeigeschafft werden.

Die Missionsarbeit bringt schon Erstlingsfrüchte. Um den vielsachen Bitten zu entsprechen, wurde die Bewilligung zu einer zweiten Station ertheilt in der Hafenstadt Swakopmund.

Das Gebiet ist ungefähr so groß wie ganz Frankreich, hiefür sind aber

erst 3 Patres und 3 Brüder O. M. J. verfügbar!

Kongo. Laut Decret der Propaganda vom 11. Mai d. 3. wurde dem Prämonstratenserstifte Tongerloo in Belgien eine neue apostolische Präsectur im Kongostaate anvertraut. Dieselbe trägt den Namen Uellé und liegt ihr Gebiet zwischen dem Sudan und dem apostolischen Vicariate

Victoria-Nyanza und dem Flusse Uellé.

6. Juni sind aus dem genannten Stifte die ersten Missionäre, unter Führung ihres neuen Abtes P. Adrian Deckers zur Uebernahme dieser Mission abgereist, und wird vorerst dort die Abtei Neu-Tongerloo errichtet. Gott segne ihr Unternehmen!

In der Station Landana arbeiten die Bater vom heil. Geiste unter großen klimatischen Beschwerden aber mit immer zunehmenden Erfolgen.

Die Zöglinge des Missions-Seminars zeigen sich sehr brav. Die Bevölkerung der Christendörfer ist um 12 Familien vermehrt worden, die Schule füllt sich immer mehr, auch das Krankenhaus brachte viele Bekehrungen.

Auch an Heimsuchungen sehlt es nicht: Für die neue Station Lukula wurde das Baumateriale und alle Einrichtung zu Schiffe befördert. Durch Schiffs bruch ist alles zugrunde gegangen. — P. Meyer, der im December 1897 an das "Salzburger-Scho" aus Afrika ausschilch Bericht erstattete, ist nach einer reichlich gesegneten Wirksamkeit dort gestorben. R. I. P.

Ramerun. Der apostolische Präsect P. Vieter arbeitet mit Eifer und Geschief an der Leitung der nöthigen Missionsbauten und schreitet auch

die Mission überall vor.

In Kribi ist von 7, mit denen die Mission begonnen hat, nun die Zahl der Bekehrten auf 600 gestiegen; in der Schule sind über 100 Kinder, die nebst den Schulgegenständen auch die deutsche Sprache sich aneignen.

Die Kirchennusik ist prächtig bestellt, bei Aemtern singen die Kinder mit lateinischem Texte, bei heiligen Messen singen sie und die Erwachsenen deutsche Kirchenlieder, wie in einem deutschen Dorse. Der Rosenkranz ist beliebt und wird von vielen räglich gebetet, jeden Sonntag kommen 30 und mehr zu Beicht

und Communion.

Engelberg. Der Miffions Curort ift stets besetzt mit Erholungssbedürftigen, die meist neugekräftigt wieder auf ihre Bosten zurückkehren können.

In Marienberg gahlt die Chriftengemeinde schon 1200. In Buambe und Sdea werden geräumige Kirchen gebaut.

In Mapanja fampft man noch mit den Anfangsichwierigkeiten.

Es herrscht noch Mangel an allem Köthigen; aber in der Schule, einem Wellblechbaue, der beim Gottesdienste als Schiss der Kirche dienen nuß, geht es schon lebhast her. Neben den Kleinen sitzen auch Erwachsene und bemühen sich um die Anfangsgründe der Bildung, Lesen umd Schreiben, dazwischen frauen und juden und jammern sie im Kampse mit den Sandstöhen, den gesürchteten Duälgeistern, die ihren nachten Füßen zuschen. — Die Schwestern haben genug Gelegenheit zur Selbstüberwindung unter diesem beispiellos schmuzigen Belte, und warten mit Sehnlucht auf die Zeit, wo es ihnen gelingen wird, eine größe Anzahl Kinder ganz in Pssege und Obhut bringen zu können.

Ans der Kamerun-Mission nufsten Bruder Mahler und Schwester Tominica im April dieses Jahres in die deutsche Heimat geschieft werden, um nach schwerem Fiebersiechthum noch Erholung zu suchen. Beide waren schon vor der Abreise mit den heiligen Sacramenten versehen worden.

Je mehr das Schiff nach Norden kam, desto mehr verichtimmerte sich der Zustand beider: dem Tode nahe, erreichten sie den deutschen Boden. Br. Mahler, der noch sein Missionshaus Limburg erreichen wollte, starb in kurzer Entsjernung davor in Gießen, 36 Jahre alt, bisher vier Jahre in Namerun.

(Noldtüfte. Der apostolische Präfect meldet in einem Briefe an den Berichterstatter Einiges über die bedrängte Lage seiner Mission, bestonders der Station Saltpond.

Diese war schon vor sünf Jahren mit Missionären besetzt, nusste nach beren Erfrankung und Tod ausgegeben werden und blieb nur ein eingeborner Katechist dort, der seither die Christengemeinde leitete, die schon 350 bekehrte Erwachsene und eine Schule mit 200 Knaben hat. Da dessen Kraft nicht mehr

standhält, so wurden wieder zwei Missionäre dahingestellt.

In Cape-Coast, dem Site des apostolischen Präsecten, nusste bisher ein ungenügender Raum im Missionshause an Sonntagen als Kirche, an Wochentagen als Schule dienen. Die Zunahme der Bekehrungen zwingt zum Baue einer Kirche. Der apostolische Präsect Msgr. Albert bemühte sich in Europa dasür Mittel zu sammeln. Das Ergebnis war viel zu gering, und spricht derselbe nun schriftlich seine Bitte aus. — Ich bitte für ihn um Almosen.

Senegambien. Die Bäter vom heiligen Geiste haben, von der Station Thiés ausgehend, eine neue Station gegründet, in etlichen Monaten die nöthigen Bauten durchgeführt, darin auch Schwestern untersgebracht zum Unterrichte der Kinder und zur Krankenpslege. Das Volk

zeigt sich sehr enwfänglich.

Apostolische Präfectur Dahomen. Dieses seit der Besiegung des Menschenschlächters Behanzin freigewordene Gebiet steht nun der Mission

offen und wird fleißig gepflegt.

In Dahomeh, Porto novo, Quidah, Agoneh, Grand Popo, Athieneh und Zagnando bestehen blühende Stationen, über deren Ersolge die Regierungs-Beausten und Ansiedler nicht genug staunen können. Es arbeiten 22 Missionäre und 16 Schwestern.

Freilich sind auch die Wohammedaner eisrig in der Ausnützung der jetzt günstigen Verhältnisse. Es ist daher für die katholische Mission besonders wichtig, dass sie ausreichende Unterstützung sinde. Die Gegner haben auch dort ben

Reichthum, die Missionäre die Armut.

Rabylie. In der Niederlassung Duad Dias haben 5 weiße Ordensschwestern in ihrer Schulthätigkeit gute Erfolge. Sie haben 150 Mädchen beim täglichen Unterrichte. Dazu auch ein Internat mit loßegekauften Mädchen, deren einige vollständig ausgebildet und zu künftigen Mitarbeiterinnen herangezogen werden.

#### III. Amerika.

Bereinigte Staaten. Eine in das Missionssach einschlägige Arbeit leistet dort der katholische Missionsverein. Derselbe steht unter dem Protectorate der Bischöse. Sein Zweck ist, den kathol. Glauben auch unter den Andersgläubigen bekanntzumachen, die Vorurtheile der Gegner zu beheben.

Eine Reihe von Priestern und Laien übernahmen es, in den Landstrichen mit vorwiegend protestantischer Bevölkerung in größeren Orten öffentliche Vorztäge zu halten meist über die Unterscheidungslehren, Gebräuche und Einrichstungen der katholischen Kirche. Diese Vorträge üben eine auffallende Anziehungsfrast aus. Das Sustem der Fragekästen sördert die Wissbegierde, die Beantwortung ist für Katholischen und Gegner berechnet.

Der Berein wirkt ausgezeichnet; eine große Zahl von Bekehrungen

war der bisherige Erfolg diefer neuen Miffionsarbeit.

Apostolisches Bicariat Athabasta=Mackenzie. Aus der Station La Providence veröffentlicht die Zeitschrift "Maria Immaculata" eine

Schilderung von P. Lecorre O. M. J. über die letten Wintererlebnisse der Miffionäre.

Den Lebensunterhalt ber Miffionare bilden fast einzig die Fische. Der lette Winter war um zwei Monate früher als sonft eingetreten. Da erft kaum ein Drittel des Vorrathes gesammelt war, muste das Uebrige unter bem Gife gefischt werden. Dazu mussten die Brüder zwei Tagreisen von der Mission entsernt auf einer kahlen Insel mehrere Monate zubrüngen, in deren Unigebung täglich Löcher durch das 4 bis 6 Fuß dicke Eis hauen, Rege einlegen und ausnehmen, die Beute durch den tiefen Schnee auf Hundeschlitten nachhause bringen, und musste man herzlich froh sein, dass es für das Missionspersonal und die hungrigen Indianer ausreichte.

Die Priester sammt dem Bischofe mussten neben der Missionsarbeit auch ichweres Handwerf über, jum Beispiel Holzfällen, behauen oder spalten. Dabei ift es jum Beispiel dem Bischose Msgr. Grouard passiert, dass er sich den Jus vermundete, und auf der weiten Strecke vom Walde bis zur Station mit blutigen Fußspuren den Weg bezeichnete.

Doch fühlen sie bei all dieser Mühe sich glücklich, wenn sie beint Gottesdienste ihr Bolk um sich versammelt sehen und an deffen Beile arbeiten fönnen.

Britisch=Columbia. Die Mission auf Bancouver=Island

hat ihren Bischof Msgr. Lemmens verloren.

Derselbe war 1876 als junger Priester dorthin gekommen und erzickte schon in den ersten zwei Jahren unter den Indianern Erfolge, die alle in Erstaunen septen. 1886 wurde er Bischof dieses Gebietes, arbeitete auch als solcher, wie jeder Miffionar, führte die Befchrung ber Indianer fast vollständig durch. machte, um die nothigen Mittel aufzubringen, große Cammlungereisen in Merito und Guatemala, ift auch ben Strapagen biefer Reijen auf dem Bege erlegen.

Er hinterließ wohlgeordnete Berhältniffe, 26 Stationen mit Rirden, 7 Bfarrichulen mit 4( O Kindern, einige höhere Schulen und Benfionate

mit 380 Zöglingen, 14 Priefter und 60 Ordensschweftern.

Teras. Die Oblaten M. J. arbeiten rithrig in diesem weitgedehnten Bebiete, beforgen die Stationen, beren 400 ten Rio grande entlang und 40 am Golfe von Mexito liegen. Bon den Stationen aus muffen

noch 400 Einzelngehöfte besucht werden.

Sud Amerika. B. St. von Brafilien. Im Juni sind aus bem Bramonftratenfer-Stifte Barc bei Lowen (Belgien) Miffionare gur Grundung einer Riederlaffung in Brafilien eingetroffen und wollen bort bie Missionsarbeit übernehmen nach dem Beispiele ihrer Ordensgenossen aus den Stiften Averbode Belgien), die nach Brafilien und Berne-Huswijt (Holland), die mit Gründung einer Niederlaffung in Rofiere-Remaunee (Nord-Amerika) vorangegangen find.

Das ungeheure Gebiet am Maranhon Strome, welches einft ein reichgesegnetes Arbeitofeld der Jefuiten gewesen ift, bis fie vor 140 Jahren baraus burch Bombal vertrieben wurden, haben 1896 bie Bater vom heiligen Geifte übernommen. Bur Gründung einer Station haben fie Teffé gemahlt, gegenüber ber Ginmindung bes Mio Japura, in febr

gefunder und zwedmäßiger Lage.

Die Bauten find begonnen, gunachst für die Schule ein Blodhaus fertige gestellt. Das nachste Arbeiteziel ift ber Stamm ber Miranbas, ein febr armes aber gutmuthiges Bolf, aus welchem Sclavenhandler und Sclavenjager fich haufig ihre Beute holen und alljährlich trop aller Geiege viele Sunderte foriichteppen.

Gott gebe diesem schwierigen Vorhaben gutes Gelingen! In die füdamerikanischen Missionen sind im letzten Jahre wieder 60 Salefianer und 50 Mariahilf=Schwestern nachgerlicht.

#### IV. Auffralien und Oreanien.

Neufeeland. Die wilden Maori, unter welchen jetzt die St. Josef-Miffionare (Millhill) fegensreich wirken, gehören zu einer Religion, welche fie San=han nennen. Was über deren Entstehen die Miffions= zeitschrift "St. Josefs-Bote" berichtet, ist so feltsam und bezeichnend dafür, welch teufliche Cinfluffe fich dem Miffionswerke entgegenstellen, dass es hier

auch angeführt werden foll.

Im Kriege der Engländer gegen die Maori 1864 wurde der englische Hauptmann Llohd von den Maori überfallen und erschlagen. Die Wilben zerriffen die Leiche und tranken das noch warme Herzblut. Die dieses gethan hatten, erzählten am folgenden Morgen, es sei ihnen in der Nacht ein Engel erschienen und habe befohlen, sie muffen den Ropf des Erschlagenen trodnen und räuchern und dann werde der Geist des Todten aus dem Ropfe reden und werde der Dolmetsch des großen Wesens sein. — Sie thaten dieses und, wie bis heute behauptet wird, habe der Kopf sosort zu sprechen angefangen und ihnen verfündet: jest mußten fie einen neuen Glauben annehmen. Er bezeichnete zugleich drei Oberpriester für diese Religion, die ein Gemisch von heidnischen, jüdischen und christlichen Anschauungen ist.

Merkwürdigerweise verbreitete sich dieselbe rasch unter den Maori und anderen Heidenstämmen Sie setzten dadurch aufgestachelt noch lange ihre Kämpfe fort, bei denen dieser Ropf als Feldzeichen vorangetragen wurde. Auch nachdem fie völlig besiegt waren, behielten fie dieses Teufelswerk San=han bei und kostet es harte Mühe, gerade dieses aus ihren Köpsen herauszubringen. Auch da wird Gottes Macht über den Teusel Herr werden.

Meu-Bommern. P. Dicks, von deffen mühfeliger Arbeit unter den Ranachen im letten Sefte berichtet wurde, konnte feither an die Monatshefte vom heiligsten Herzen schon beffere Meldung machen:

In Buna Pope, wo bisher nur Kinder getauft worden waren, konnte er im December v. J. 39 Männer und 7 Frauen zur heiligen Taufe bringen; mehrere Katechumenen, die noch nicht genügend vorbereitet waren, stehen der Taufe nahe. Die Einladung an die zu dieser Feier erschienenen Heiden, diesem Beispiele zu folgen, ist nicht vergeblich geblieben. Es sind seither über 100 Manner und Beiber regelmäßig jum Unterrichte erschienen; es geht entschieden vorwärts.

Mus der vor einem Jahre gegründeten Station Ramandu im Baining-Gebiete berichtet P. van der Ma an die obgenannten Monatshefte:

Es ist ihm auch so ergangen, wie seinem Collegen P. Dicks. Anfangs großer Budrang, dann Wegbleiben! Mur dreifig hielten aus und find rechtschaffene Ratechumenen, denen bald das Glück der heiligen Taufe zutheil werden wird.

Das Bolk ist übel genug, aller Arbeit abhold, aber stets bei Appetit nach Menschenfleisch. Der Missionar tam bald barauf, welch wichtige Geschäfte fie von seinem Unterrichte abzogen: Sie machten mehrmals Ueberfälle in das Gebiet der Baining-Bergbewohner, todteten, deren fie habhaft werden kounten, und ver-

speisten sie zum Festgelage.

Der Laienbruder hat das Miffionshaus fertiggestellt, die Kirche ward von den Kanachen selbst gebaut nach ihrer Bauart aus Bambusstäben und Schling-gewächs, das Dach aus großen Baumblättern. Das Altarfreuz hat sich der Missionar selbst geschnitzt, sein Kreuz bereiten ihm seine Insulaner, bis auch sie einmal dem Areuze folgen werden.

Gilbert-Inseln. Dem im letzten Hefte gebrachten Berichte über die Mission auf Tarawa möge sich nun ein anderer anschließen, welchen die Monatshefte bringen von P. Richard de Wouwer auf Tapituea.

Er schilbert manch' schweres Ungemach, das er in den letzten drei Jahren durchgemacht hat, zum Beispiel einen Brand, der sämmtliche Missionsbauten sammt Einrichtung, Wäsche und Kleidung, Bücher u. i. w. vernichtete, dann den Berlust eines Laienbruders, der in Ausübung seiner Missionsthätigkeit auf einer Meersahrt untergieng; er beschreibt die Anstreugungen seiner Missionsarbent.

Die Insel zählt 4000 Bewohner, die aber nirgends in Ortschaften geseinigt, sondern auf 60 Duadrat-Kilometer verstreut sind, wodurch der Missionär beständig auf dem Wege sein nulß zu Wasser und zu Lande und gezwungen ist, zum Beispiel an Sonntagen, in Entsernung dis zu drei Stunden die heilige Messe zu beten und zu predigen, dann an etlichen anderen Stationen mit den Leuten zu beten und sie zu sehren, dann gegen Nittag in der Hauppstation das zweitemal die heilige Wesse darzubringen u. s. w.

Die Bevölkerung beschreibt er als einen fräftigen Menschenschlag, geschickt und fleißig bei der Arbeit, muthig in den mannigsachen Gesahren zur See und, was die Hauptsache ist, im ganzen brav und nicht mit den Lastern anderer Stämme behaftet und sehr empfänglich für den Unterricht.

Er ist der einzige Priester. Bor einem Jahre kamen doch zwei Ordenssschwestern dahin. Zum leberflusse sind auch protestantische Prediger dort und die Haltung der Regierung ist der katholischen Mission nicht günstig; aber der Missionär sühlt sich glücklich und ist voll freudiger Hospnung auf reiche Seelenernte.

Apostolisches Vicariat Melanesien. Auf Britisch-Neuguines hat der Bezirk Waima, in welchem 20 stark bevölkerte Dörfer sind mit 2000 Bewohnern, endlich einen eigenen Missionär erhalten.

Seit zehn Jahren bemühten sich drei protestantische Prediger, jeht gar sechs, das Bolf für sich zu gewinnen. Der Erfolg war armselig, sie zählen kaum 30 Anhänger, das Bolf will nichts von ihnen und verlangt mit Jähigkeit kathoslische Missionäre. Wegen Priestermangels konnte nie ihren Bitten willsahrt werden. Endlich schieften sie 30 Häuptlinge zum apostolischen Vicar Mousignore Navarre und diese gieugen nicht mehr von der Stelle, die er ihnen den Pater Güilbaut, dessen Sifseleistung er selbst nothwendig bedurste, als Missionär mitgab und dazu einen Laienbruder, der in der Krankenpstege gut bewandert st. Tros der grimmigen Drohungen vonseite der Protestanten wurden die Missionäre mit größter Feierlichkeit empfangen und gleich installiert. Das Missionshaus ist schon ertiggestellt, alles ist glücklich, einen Priester zu haben, auch vom benachbarten LedorisStamme kommen viele zum Unterrichte, sehr gute Erfolge sind zu erwarten.

#### V. Europa.

Einiges von den Miffions : Genoffenichaften.

Das Missionshaus der Pallottiner in Limburg wurde in Februar d. J. eingeweiht, ist großartig angelegt, schön ausgesührt, zwecksmäßig eingerichtet zur Heranbildung von Missionspriestern und Brüdern, die in allen Handwerken ausgebildet werden. Es wurde auch ein Mebensgebände eingerichtet zur Aufnahme und Ausbildung einer größeren Anzahl Ordensschwestern.

Heuer hat diese Anstalt aus seiner Zöglingschaft die ersten Missionsträtte nach Ramerun geschickt: P. Schöller und die Bruder Büning, Müller

und Freienstein.

Rom. Der 1198 gegründete Orden der Trinitarier will zur Feier seines 700jährigen Jubilaums seine ursprüngliche Aufgabe, Chriftenssclaven ans den Händen der Ungläubigen zu befreien, dahin erweitern, dass er sich nun den Loskauf von Regersclaven und die Missionsarbeit unter denselben zum Ziele setzt. Der Eintritt dieser neuen Schar von Mitkampfern auf dem Felde der Mission wird freudig begrüßt.

Die vom feligen P. Libermann gegründete Congregation vom heiligsten Herzen Mariä, welche 1848 sich mit der Congregation vom heiligen Geiste vereinigte und nun beide Bezeichnungen gemeinsam trägt, kann in Ehren auf ihre mehr als 50jährige Missionsthätigkeit zurücksblicken. Sie hat aus winzigen Anfängen zu einem großartigen Werke sich

entwickelt.

Der Beginn ihrer Thätigkeit war auf den Inseln St. Mauritius, Reunion und San Domingo. Später verlegte sie ihr Hauptseld nach Afrika, wo sie jetzt 15 Missionen besetzt hält und mit jedem Jahrzehnt größere Ersolge erzielt. Zwei Seminarien in Senegambien und Landana, ein Roviziat für schwarze Laienbrüder in Loango, eine Congregation sür afrikanische Schweskern, eine große Zahl von Missionsschulen, Loskauf von mehr als 6000 Sclaven, die Inchristendörfern gesammelt sind, die Bekehrung vieler Tausende. . sind die Früchte ihrer gesegneten Thätigkeit. Sine herrliche Pflanzung sür die Zukunst wächst ihr heran in den Missionshäusern und Unterrichts-Unstaten, deren 16 in Frankreich, 1 in Italien, 3 in Frland, 7 in Portugal und 1 in Deutschland (Knechtskeden) bestehen.

Die St. Josef=Missions=Gesellschaft hat derzeit folgende Missionshäuser: Das Colleg Millhill bei London mit 60 Zöglingen, St. Peter in Freshsield bei Liverpool mit 26, Rozendaal in Holland

mit 39, St. Josef in Brigen in Gudtirol mit 12 Böglingen.

Ueber das Wirfen der Resurrectionisten unter den Bulgaren brachten die Freiburger katholischen Missionen einen sehr ansprechenden Bericht.

Sie arbeiten seit 1863, zuerst in Thracien, später auch in Nume- lien, besonders in Adrianopel, wo sie im Unterrichte der Kinder, sowie in Gymnasial-, philosophischen und theologischen Studien unter den jungen Leuten wirkten.

Die aus diesen Anstalten hervorgegangenen Laien, in den verschiedensten Stellungen im Lande verstreut, machen ihrer Borbisbung alle Ehre und beheben mehr und mehr die Vorurtheile der Schlömatiker gegensiber den Katholiken.

Ein großer Theil des Clerus, voran der Bischof Msgr. Pettkoff, ift aus ihren Seminarien hervorgegangen und wirkt vorzüglich, seine streng kirchliche Haltung gewinnt ihm allgemeine Hochachtung, auch bei den Schismatikern.

So sehen wir unsere heilige Kirche, während sie neben dem stürmischen Bordrängen unserer Zeit riistig einherschreitet, achtsam auf alles, was in derselben vorgeht, auch allweg in reger Thätigkeit auf dem Felde ihrer Missionen. Gott ist mit ihr.

#### Sammelftelle:

#### Gaben=Berzeichnis:

Bisher ausgewiesen: 5770 fl. Neu eingelaufen: Vom Pfarramt Ottnaug 10 fl. 20 fr. für Mission in Dacca, Bengalen; vom Pfarramt Ohlstorf 5 fl. für Mission Empaudeni; von Friemair, Litzing 4 fl. 10 fr. für Aussätzigen-Anstalt Molokai; Hochw. Dr. E. in L. 3 fl. für Sambesi; J. v. G., Post Friedland 10 fl. für den heiligen Bater, 10 fl. für Mission, zugetheilt ChotaNagpore; Hochw. J. Kobntansty, Lemberg 1 fl. 50 fr. für Sambesi: Unsgenannt 100 fl., zugetheiti: Süd-Schantung 10, Aussägigen-Unstalt Manbalay, Birma 10, Deutsch-Oftastrifa 10, Kamerun 10, Cape-Coast, Golbfüste 20, Sambesi 10, Athabasca-Mackenzie 10, Meuseeland 10, Neupommern und Gilbert-Inseln 10; der Berichterstatter 10 fl. für Dänemark und Norwegen. Summe der neuen Ginläuse: 153 fl. 80 fr. Gesammtsumme der bisherigen Spenden: 5923 fl. 80 fr.

## Kurze Fragen und Mittheilungen.

I. (In welchen Kirchen und Kapellen darf das Allerheiligste ausbewahrt werden?) Dr. Josef Pfluger besantwortet diese Frage im Wiener Diöcesanblatte (Nr. 9, 1. 3g.) in folgender Weise: Nach dem Wortlaute der firchlichen Bestimmungen über die Aufsbewahrung des allerheiligsten Sacramentes ist der Hauptzweck derselben die Spendung des Viaticums. Die beiden anderen Zwecke, nämlich die Spendung der Communion auch außerhalb der Messe au Gesunde, und die Anbetung und Berehrung der Eucharistie treten vor diesem Hauptzwecke ganz zurück.

Da nun die Aussvendung des Viaticums bei geordneten Seelsorgsverhältnissen Sache des Pfarrers ist, so haben vor allem die Pfarrkirchen nicht nur das Recht, sondern die Pflicht, das Allerheiligste jederzeit aufzubewahren.

Auch den Kathedralfirchen, felbst wenn sie nicht Pfarrfirchen (was wohl selten der Fall sein dürfte) wären, wird dieses Recht allgemein zuserkannt, da dieselben ja die ersten Seelforgefirchen der Diöcesen sind.

Aus dem gleichen Grunde der activen Ausübung der Seelforge sind den Pfarrkirchen gleichzuachten jene Kirchen und Kapellen öffentlicher Krankenhäuser, Irrenanstalten, Bersorgungshäuser, Seminarien u. s. w., bei welchen vom Bischose bestellte Curaten oder Spirituale unabhängig vom

Ortspfarrer die cura animarum über die Pfleglinge ausüben.

Bas die dem Pfarrer unterstehenden sitialkirchen betrifft, so ist die Ausbewahrung des Allerheiligsten in denselben nur insoweit gestattet, als dies nach dem Urtheile des Ordinarius für die Seelsorge nöthig oder ersprießlich ist. Das Biener Provincial-Concil bestimmt hierüber: Tolerari non potest, ut in ecclesiis filialibus ss. Sacramentum asservetur, nisi sacerdotem beneficiarium apud eas residentem habeant, vel quotidie in eis sacrificium Missae celebretur, et ab ecclesia parochiali vel quadam virorum regularium domo non ita distent, ut incendio vel inundatione superveniente sacerdos ad ss. Eucharistiam transferendam tempestive accurrere nequeat.

Ein Recht zur Aufbewahrung des Allerheiligsten haben ferner alle öffentlichen Kirchen und Kapellen der Ordenshäuser, und zwar sowohl der männlichen, wie auch der weiblichen Orden mit seierlichen Gelübben. Dieses Recht kommt ihnen, wie Cardinal Petra sagt, darum zu, quia vere in ipsis consideratur necessitas ministrandi illud infirmis. Siquidem Ecclesiae hujusmodi censentur parochiales respectu Regularium in monasterio degentium et sie vel ex ipsa fundatione id tri-

butum censetur, vel ex generali permissione retinent omnes conventus. Dies gilt jedoch nicht von den Kavellen der ferne vom Ordens= hause liegenden Dekonomiehofe, auch wenn bei denfelben ein Ordensmitglied als Berwalter erponiert ware. Auch durfen die Klosterfrauen das Aller= beiligste nur in ihrer öffentlichen Kirche oder Kavelle, nicht innerhalb des Chores oder der Claufur aufbewahren. Alle anderen Kirchen und Kavellen, mögen fie öffentlich oder bloke Brivattapellen, confecriert oder blok bene= diciert, mogen es Collegiat- oder Bruderschafts-, oder Kirchen einer Congregation mit nur einfachen Gelübden, oder Bereinshausfavellen fein, haben kein Recht, das Allerheiligste beständig aufzubewahren. Das Indult hiezu kann ihnen nur der apostolische Stuhl, nicht der Ordinarius ertheilen, wie dies Benedict XIV. in der Constitutio "Quamvis justo" vom 30. April 1749 § 24 flar ausspricht: ... Episcopum Augustanum jam quoque illis (ben Englischen Fraulein in Mindelheim) indulsisse accepimus, ut in earum Ecclesia Missae celebrentur, et ss. Eucharistiae Sacramentum retineatur. Quoniam vero alterius hujusmodi gratiae concedendae jus ad Nos et Apostolicam Sedem privative pertinet, quod . . . canonica docet disciplina, juxta quam ss. Eucharistia in Ecclesiis, quae parochiales non sunt, retineri non potest absque praesidio Apostolici Indulti . . . Nos iisdem Virginibus Anglicanis Conservatorii Mindelheimensis . . . auctoritate Apostolica tenore praesentium concedimus et indulgemus, ut ss. Sacramentum in earum Conservatorii ecclesia sine praejudicio tamen jurium ecclesiae parochialis asservari ac retineri possit et valeat. Ebenfo hat die heilige Concils-Congregation auf die Unfrage: 1. An Episcopus possit concedere ecclesiae non parochiali, ut in ea retineatur ss. Sacramentum Eucharistiae solum pro adoratione, vel requiratur auctoritas Papae? 2. Praesupposito quod Episcopus concesserit licentiam hujusmodi, an Episcopus successor dictam licentiam revocare possit? erflart: Hujusmodi licentiam fuisse nullam, ac propterea ei non esse deferendum, nec esse necessariam revocationem. Und die heilige Riten= Congregation hat auf die Frage: Potestne Episcopus jure proprio concedere facultatem asservandi ss. Sacramentum 1. in ecclesiis seu capellis publicis, quae tamen titulo parochiali non gaudent, etsi utilitatibus parochiae serviant; 2. in capellis piarum communitatum publicis, id est quarum porta pateat in via publica, vel in area cum via publica communicante, et quae habitantibus omnibus aperiuntur; 3. in capellis seu oratoriis interioribus piarum communitatum, quando non habent capellam seu oratorium publicum in sensu exposito, ut evenit. e. g. in seminariis? geantwortet: Implorandum est Indultum a Sancta Sede quoad omnia postulata.

Dieses Indult erhalten die vom apostolischen Stuhle approbierten Orden und Congregationen mit nur einsachen Gelübden häufig zugleich mit der Approbation. Ein solches haben zum Beisviel wie oben angeführt) die Englischen Fräulein, auch die Barmherzigen Schwestern vom heiligen Bincenz von Paul und andere. Doch sind die in der Berseihungsurfunde angegebenen Clauseln genau einzuhalten. Das den Barmherzigen Schwestern durch Breve Gregors XVI. vom 14. Mai 1833 versiehene Indust besagt: Concedimus et indulgemus, ut in aedibus Filiarum Charitatis ubique positis, dummodo inibi saltem numero quinque sint contubernales, vel secus plures puellae institutionis causa penes eas degant, sacellum possit haberi decenter tamen ornatum et ab omnibus domesticis usibus liberum, atque ab Episcopo prius de more visitandum; ibique super ara, quae necessaria supellectili pro dignitate sit instructa, libere liciteque ss. Eucharistiae Sacramentum possit asservari cum lege quidem, ut ante tabernaculum, quo divina hostia continetur, diu noctuque lampas alatur, utque ejus tabernaculi clavis maneat penes sacristram sive aedituum, qui fida illam custodia tueatur.

Achnliche Indulte erhalten durch die heilige Concils- oder Ritens Congregation sehr leicht Collegiat- oder Congregationsfirchen, auch wenn die betreffende Congregation nur bischöfliche Approbation besitzt, weniger leicht Bruderschafts- oder Bereinskapellen, kaum je Privatoratorien. In jedem Falle muß vorher Gewähr geleistet sein, dass alle Vorschriften bezüglich der decenten Ausbewahrung des Allerheiligsten (sowie sie oben im Indult für die Barmherzigen Schwestern ausgedrückt sind) erfüllt, und ein Priester ständig als Rector der Kirche oder Kapelle bestellt werde, der bei derselben auch die Wohnung hat und täglich dort die heilige Messe celebriert.

Da über all diese Vorbedingungen der Ordinarius zu urtheilen hat, auch von seiner Befürwortung des Gesuches die leichtere Gewährung des selben abhängt, so ist es am besten, die Bitte an den apostolischen Stuhl

durch das Ordinariat einzureichen.

Das Vorgesagte gilt von der beständigen Ausbewahrung des Allerbeiligsten. Die zeitweilige Ausbewahrung desselben (natürlich unter genauer Beobachtung aller Vorschriften) in einer oder der anderen Kirche oder Kapelle, welcher sonst dieses Recht nicht zusammt, kann aus einem triftigen Grunde, zum Beispiel während einer Epidennie zur leichteren Versehung der Sterbenden, oder während in einer solchen Kirche oder Kapelle Erercitien gehalten werden, oder besondere Feierlichseiten stattsinden, der Ordinarius gestatten, wie es die heilige Concils Congregation in Cassanen.

12. Augusti 1747 ad 4 auf die Anfrage: An in eadem confratrum ecclesia de sola Episcopi licentia et per tempora ab ipso praesinita liceat publicae venerationi exponere ss. Sacramentum, illudque tamdiu in tabernaculo retinere? erslärt hat: Afsirmative, et Episcopus prudenter concordat.

II. (Prattische Winte für die Consecration der Kirchen und Altäre.) I. Die Angehörigen der Pfarrei, deren Pfarrfirche consecriert wird, sind auf Folgendes aufmerkam zu machen. 1. Es ist Pklicht der gauzen Pfarrgemeinde, beziehungsweise der zur einzuweihenden Kirche gehörigen Gläubigen, den Tag vor der Cons

fecration einer Kirche (nicht eines Altares) zugleich mit dem confecrierenden Bischof als Fast- und Abstinenztag zu halten. 2. Mit der Theilnahme an der Feier ist ein Absass von einem Jahre, mit dem Besuch der Kirche am Jahrestage der Consecration der Kirche oder des Altares ein Absass von 40 Tagen verbunden. 3. Bor den Reliquien ist Rachtwache zu halten. 4. Bei der Kirchweihe dürsen die Gläubigen erst nach der Uebertragung der Reliquien in die Kirche eintreten; bis dahin mögen sie vor derselben

den Rofenfrang beten. II. Die Religuien. 1. Die Religuien nebst dem Religuienbehälter bringt der Hochwürdigste Berr Consecrator mit. Die in unserer Erzdiöcese Berwendung fommenden Rapfeln find 10 Centimeter lang, 7 Centimeter breit und 3 Centimeter hoch. 2. Die Religuien werden am Borabende ausgesetzt - und zwar, wenn die Altarweihe ohne Kirchweihe ift: auf einem andern Altare, womöglich im untern Theile der Rirche. Ift aber Kirchweihe, fo findet die Aussetzung an einem paffenden, entsprechend geschmückten Orte (alte Kirche, Schule) in der Rabe der Kirche ftatt. Un Diesem Orte steht ein weißgebeckter Tifch mit wenigstens zwei Rerzen, auf welchem die Religuien bis zu ihrer llebertragung Blatz finden. Sie ruben auf einem Riffen und find umrahmt von einem Kranze aus frischem Grun. 3. Nach der Aussetzung wird vor den Reliquien das Matutinum cum Laudibus de Communi plurimorum Martyrum (Lectiones I, Nocturni: Fratres Debitores; oratio de festo S. Callisti die 14. Octobris) ritu semiduplici unter Hinzufügung der üblichen suffragia von wenigstens zwei Clerifern recitiert.

III. Vorbereitungen außerhalb der Kirche. (Fallen bei einer bloßen Altarweihe fort.) 1. An dem Orte, wo die hochheiligen Reliquien ausgesetzt sind, werden auf einem weiß gedeckten Tische bereitzgelegt a) die Paramente sür den Bischof (Humerale, Albe, Cingulum, Stola und Chormantel von weißer Farbe), die Tragbahre, o eine genügende Anzahl von Kerzen zum Gebrauche bei der llebertragung der Restiquien zur Kirche. 2. Vor dem geschlossenen Eingang der Kirche steht ein Betstuhl, welcher jedoch vor dem zweiten Einzuge durch einen Sessel zu ersetzen ist, daneben ein Tisch, auf welchem sich ein größeres Gesäß mit reinem Basser, ein kleiner Teller mit Salz, sowie ein Weihwedel aus Buchsbaum besinden. 3. An jedem der beiden äußeren Thürpfosten sei in der Höhe von 2 Meter ein Kreuz in der Größe der Consecrationsekreuze auf der Altarplatte eingemeißelt. 4. Um die Kirche muß ein freier Umgang sein.

IV. Vorbereitungen innerhalb der Kirche. (Bei einer bloßen Altarweihe fallen die folgenden Punkte 1 bis 4 fort.) 1. Die Bänke müssen aus der Kirche entsernt sein. 2. In der Nähe des Einsganges stehe ein Eimer mit gesiebter Asche nebst einem großen Löffel. 3. In der Mitte des Hauptganges stehe ein Betstuhl auf einem kleinen Teppich. 4. An den Wänden der Kirche (nicht an den freistehenden Pseilernseien in der Höhe von 2 Meter die 12 Consecrationskreuze angebracht, davon die beiden ersten auf der Wand zu beiden Seiten des Hochaltares,

die beiden letzten hingegen auf ber inneren Rirchenwand zu beiden Seiten des Haupteinganges. Ueber einem jeden der 12 Kreuze befindet sich ein Wandleuchter mit einer Rerze, die vor Beginn der Teier angezindet wird. und den Tag hindurch brennen bleibt, bis fie verzehrt ift. 5. Im Chore der Rirche (vor dem Altare, jedoch in einiger Entfernung von ihm) fteben zwei weifgebectte Tifche. Auf dem einen zur Spiftelfeite bin befinden fich: a) ein Beihkessel mit reinem Basser und einem Beihwedel aus Buchs= baum; b) ein kleiner Teller mit etwas Salz; c) ein kleiner Teller mit etwas Afche; d) ein Gefäß mit Wein. Derfelbe ift in der Flasche zu belaffen und erft vor der Segnung in ein bereitstehendes Glas ju gieffen; e) ein Teller mit 25 größeren Weihrauchförnern und fünf aus dinnem Wachsbraht gebildeten Kreuzchen, für jeden zu weihenden Altar; f) ein Teller mit gewöhnlichem Weihrauch; g) zwei Stücke Wachsdraht; h) zwei hölzerne Meffer und mehrere Tücher, um den Altar nach der Confeccation au reinigen: i) ein Gefag mit Cement, ein anderes mit Sand und ein Leeres Gefäß jum Unmengen der beiden; k) ein Wafchgefäß mit Kleien: 1) mehrere Handtücher zum Abtrochnen der Hände; m) ein Pfund Baumwolle; n) zwei leere Bollen für die hochheiligen Dele. Auf dem andern Tifche zur Evangelienseite bin befinden fich : a) die Altarfreuze der qu weihenden Altare; b) die zugehörigen Leuchter (für die Nebenaltare wenigstens je zwei): c) fammtliche Altartücher (für jeden Altar drei); d) das jogenannte Chrismale, ein Leintuch, beffen untere Seite mit Bachs beftrichen ift. Es wird nach vollzogener Confecration unter die Altartucher gelegt, um diese gegen das Eindringen der hochheiligen Dele zu schützen. Es mufs deshalb fo groß sein, dass es die ganze Fläche der mensa genan bedeckt. 6. Ferner ift ein fleinerer Tifch mit zwei Bergen zu bereiten zur zeitweiligen Aufnahme der Reliquien nach der Uebertragung in die Rirche. Die Rergen werden erft furz vor der lebertragung angezündet. Der Tisch muß so gegestellt werden, dafs er den freien Umgang um den Altar nicht hindert. 7. Die Beihwafferbecken muffen leer und wohl gereinigt fein. Erft beim Beginne des Hochamtes werden biefelben wieder gefüllt. 8. Nöthigenfalls fei eine Treppe zur hand, um die zwölf Consecrationsfreuze erreichen und falben zu können. 9. Da nach beendigter Confecration in der Regel feiers liches Hochamt ift, fo wird, falls der Hochwürdigste Berr Confecrator das felbe celebriert, auf ber Evangelienseite ein Geffel beziehungsweife mit einem Thronhimmel barüber) für Sochdenfelben aufgeftellt nebft drei Giten (für den Preshyter assistens und die beiden Diaconi assistentes) gegenüber auf der Epiftelfeite zwei Cedilien für den Diaconus und Subdiaconus Missae. Affistiert der Sochwürdigste Bischof blog dem Soch amte, jo find neben dem Gite Bochdesfelben nur gwei Gite aufzustellen für die Uffistenten, gegenüber aber auf der Spiftelfeite drei Gedilien für den Celebranten und die beiden Leviten.

V. Vorbereitungen in der Sacristei. 1. In der Sacristei müssen die für das Hochamt ersorderlichen Paramente, sowie Kelch, Schultervelum, Mesekunchen, Mesekuch, Evangelienbuch, Mesekuchpult, ein Altarteppich, die Altarschellen bereit liegen. Ferner drei Alben nebst Humerale

und Cingulum und zwei weißen Stolen (ohne Manipel) für zwei Diacone und einen Subdiacon. 2. Ein Tragkreuz und zwei Leuchter mit Kerzen (bei regnerischem oder stürmischem Wetter zwei Laternen), welche während der heiligen Handlung, besonders bei den Umzügen um die Kirche und innerhalb derselben u. s. w. stets dem Bischose vorangetragen werden. 3. Ein Pfund Weihrauch — zwei Weihrauchfässer mit Schiffchen — ein Gefäß mit Holzkohlen. (NB. Bei der Uebertragung der Reliquien wird zuerst Incens gebraucht. Daher muß der Thuriserar mit Rauchfass die Procession zur Abholung der Reliquien begleiten.) 4. Für die beiden Priester, welche die Reliquien der hochheiligen Marthrer tragen, sind bereitzulegen: Schultertuch, Albe, Cingulum und rothe Casel. Dieselben werden erst kurz

por der Uebertragung der hochheiligen Reliquien angelegt.

VI. Der Altar. 1. Bom Altare follen die Teppiche, Altartucher, Rreuz, Leuchter, Canontafeln und jeder Schmud entfernt fein; das Sanctissimum ift vor Beginn der Confeccation in die Sacriftei zu überbringen, falls die Rirche bereits in Gebrauch genommen ift. Sonft wird basfelbe nach vollendeter Consecration aus der alten Kirche in die neue übertragen. 2. Er muis ein altare fixum sein; die Altarplatte (mensa) und die vier Echpfosten des Unterbaues (stipes) milfen aus natürlichem Stein bergestellt fein. Die Altarplatte (aus einem Stein) foll mindeftens 12 Centi= meter ftark und fo breit fein, dafs vor dem Altarauffatz (auch vor dem Tabernafel) 65 Centimeter freibleiben. Die Bohe des Altares vom Suppedaneum bis zur oberen Kante der Mensa betrage einen Meter. 3. In der Altarplatte find fünf Rreuze in der Größe von ungefähr 5 Centi= meter einzumeifeln, in den vier Ecken je eins, und das fünfte etwa im Durchschnittspunkte der Diagonalen (nicht aber auf dem Deckstein). 4. Bor dem letztgenannten Kreuze werde, wie es heutzutage meistens üblich ift. das Sepulchrum angebracht in einer Größe von 12 Centimeter Länge. 9 Centimeter Breite und 4 Centimeter Tiefe. 5. Der Deck- oder Schlufs= ftein (sigillum) fei 18 Centimeter lang, 15 Centimeter breit und 3 Centi= meter dick. Vor Beginn der Feier stehe er schon auf dem Altare.

VII. Besondere Weisungen. 1. Die bei der Feier betheiligten Herren (mindestens neun) sollen sich mit dem Verlauf der Consecration vertraut machen. In Ermangelung eines Pontificale empsiehlt sich das Büchlein: Ritus Consecrationis Ecclesiae et Altarium (Berlag von Pustet, Regensburg); dasselbe enthält auch den Notensatz sie Sänger. 2. Die Psalmen und Antiphonen sind mindestens von zwei Herren abwechselnd zu recitieren. 3. Dem Vischof assistieren ein Diacon und ein Subdiacon; sie tragen den Amict und die Albe mit Cingulum, der Diacon auch die weiße Stola; sie werden mit dem übrigen Clerus den Hochwirdigsten Herrn sür die Feier abholen und zwar schon parati. 4. Ein zweiter Diacon in Albe und Stola soll, während der Vischof die Umgänge außen um die Kirche macht, in derselben verbleiben, um das Quis est iste etc. zu singen. 5. Pro daculo, mitra, libro et candela ist je ein Cleriker ersorderlich; sür das Tragen des Kreuzes, des Lichtes, der Rauchsässer mehrere (sechs) Knaben. 6. Nachdem die Reliquien in den

Altar eingeschlossen sind, ninmt ein Priester vom Bischof das Rauchsassentgegen und geht bis gegen Ende der Consecration räuchernd um den Altar. Er nimmt dabei die Richtung, welche der Bischof beim Räuchern eingeschlagen hatte, und übergibt diesem das Rauchsass, so oft derselbe dessen.

VIII. Meffe und Officium. 1. Rach der Consecration wird an dem geweihten Altare ein feierliches Hochamt nach dem Kormular In Anniversario Dedicationis Ecclesiae mit der Oration Deus aui invisibiliter, beziehungsweise mit der Dration Deus qui ex omni coaptatione (in Dedicatione altaris) mit Gloria und Credo und folden Commemorationen, welche ein Duplex 1. classis zuläfst, gehalten. 2. Für den Clerus der neugeweihten Kirche ift nach der Consecration das Officium de Dedicatione mit Octav obligatorisch. Das Tagesofficium wird bis zur Brim einschließlich fo gebetet, wie es im Directorium angegeben ift; das Officium de Dedicatione beginnt mit der Terz. Das Directorium ist darum für diese Sctav besonders zu ordnen. Während derfelben ift in der heiligen Meffe das Credo auch dann einzulegen, wenn ein Geft die Commemoration der Octav nicht gulafst. 3. Un mehreren Tagen jedoch ift weder das Officium noch die Missa Dedicationis Ecclesiae zuluffig; es sind die Conntage 1 classis, die Tage ber Charwoche, die drei erften Ofter- und Pfingsttage, Weihnachten, Epiphanie, Afchermittwoch, Chrifti Himmelfahrt und Frohnleichnam. Un biesen Tagen wird das Hochamt de die mit commemoratio Dedicationis sub una conclusione mit der Tagesoration gehalten. 4. Wird die Rirchweihe an einem der obgenannten Tage gehalten, fo ift das Officium de Dedicatione auf ben nächsten freien Jag zu verlegen und mit der erften Befper zu beginnen. Der Octavtag aber ift ftets am achten Tage nach ber Confecration (cum Officio duplici). 5. Das Anniversarium Dedicationis wird nicht an dem wirklichen Jahrestage der Confecration begangen, sondern an dem allgemeinen Rirchweihfeste, welches in unferer Erzdiocefe für alle Rirchen, mit Ausnahme der hohen Domfirche, auf den Conntag nach dem gefte des heiligen Bijchofs Martinus verlegt ift. 6. Da an biefem Tage mahrend des Sochamtes und der Befper bie Rergen vor den zwölf gefalbten Wandkreugen brennen follen, fo ift auf die Erhaltung biefer Breuze pflichtmäßige Sorge zu verwenden. (Ufr. Rirchlicher Anzeiger 1895, Geite 4.) 7. Die Altarweihe hat keinen Ginfluje auf (Hus dem Kölner Baftoralblatt Rr. 9, 1898.) das Officium.

111. (Schmälerung der Provisoren Congrua. — Dotationsmessen sind keine Stistmessen!) Rach dem Gesetze vom 19. April 1885 gebürt den Provisoren erledigter Pfarryfrinden ohne Hisperiester eine Minimalcongrua von monatlichen 40 fl. ö. B. Man möchte meinen, dass es in der Intention des Gesetzes gelegen sei, diesen ohnehin sehr geringen Betrag nicht noch weiter zu verkürzen oder mit Verpstichtungen zu belasten, die in bestimmten Källen eine Schmälerung des Minimaleinkommens mit sich sühren. Sebastian Schallhamer stiftete im Jahre 1732 ein Vicariat mit einem Dotationscapital von 3400 fl.

Reichswährung, beffen Zinfen nebst anderem zur Congrua des Geelforgers bestimmt sein follten. hiefiir bedang fich ber Stifter jedoch zwei Wochenmessen aus. Der auf eine Meffe entfallende Betrag wurde vom Stifter nicht fvecificiert, wohl darum, weil man fich benfelben aus dem Linsenerträgnis nöthigenfalls felbft leicht ausrechnen konnte. Während der Intercolorneriode macht nun der Staat im Namen des Religionsfondes Anspruch auf die Zinsen des Dotationscapitals und man möchte glauben, dafs er mit diesem Rechte auch die daran haftende Bflicht der Berfolvierung der Wochenmesse übernehmen sollte. Doch bei den Pflichten hat es gewöhnlich feine Schwierigkeiten und fo erklärte die Regierung, der Brovifor miiffe Diefe Dotationsmeffen gratis versolvieren, denn dieselben seien Obligatmessen gleichwie die applicatio pro populo. Obwohl nun das Ordinariat klar darlegte, dass denn doch ein großer Unterschied sei zwischen der dem feelforglichen Amte als foldem inhärierenden Pflicht zur Application und einer gestifteten Dotationsmesse, so wurde der Recurs des Pfarrprovisors dennoch abschlägig beschieden und das Ministerium für Cultus und Unterricht erklärte mit Erlass vom 23. December 1896, 3. 20394, dass diefe Meffen keine Stiftmeffen im Ginne des Congruggesetzes seien, weil für dieselben keine bestimmte Bersolvierungsgebur festgesetzt sei, wie es der § 14 der Durchführungsverordnung vom 20. Jänner 1890 (R. S. Mr. 7) voraussett.1) sondern es liege eine Beneficiumsstiftung sub modo vor. deren Berpflichtungen der Administrator für seinen geschlichen Gehalt zu erfüllen hat. Demnach durfte der Brovisor für diese Wochenmessen das diöcesanübliche Stipendium in der Intercalarrechnung nicht in Ausgabe stellen. Der gefunde Menschenverstand möchte zwar meinen, dass auch der Nutznieffer eines Beneficiums sub modo nicht nur das Recht gum Gin= heimsen der Vortheile, sondern auch die Pflicht zur Uebernahme der Lasten habe; die fadenscheinige Sophistik des Staates bingegen findet es für gerechter, einem Brovisor mehr Lasten aufzubürden als anderen Provisoren mit gleichem Behalte, obwohl das Congruagefetz hieffir keinen Unlafs bietet. Da auf diese Weise ein Pfarrprovisor in seinem Ginkommen bedeutend verkürzt werden kann, so bleibt in einem solchen Falle kein anderer Ausweg, als solche Dotationsmessen einfach vorderhand unpersolviert zu laffen. Weder das Gewiffen noch das canonische Recht legen einem Brovifor eine folche Berpflichtung auf. Mag der Staat feben, wie er mit feinem Gewiffen ins Reine kommt. In der Intercalarrechnung wird sich kein Anstand ergeben, da der Religionsfond die Zinfen des Stiftungscapitals einnimmt und keine Ausgabe gutläfst. — Auf den monatlichen Minimal= gehalt von 40 fl. hat jeder Provisor in gleicher Beise berechtigten Anspruch.

<sup>1)</sup> Bei ben "Einnahmen" wird diese Distinction nicht so scharf gehandshabt und da wendet der Staat nichts ein, wenn auch Stiftungscapitalien ohne bestimmte Persolvierungsgebür in Einnahme gestellt werden! Es ist richtig, dass in den Fassionen Einnahmen an "Dotationen" eingestellt werden sollen, aber eine Dotation "sub modo" ist eben keine reine Dotation, sondern eine Art Bertug, und kann in der Fassion aus Gerechtigkeitsgründen nicht auf eine Stufe mit der unbelasteten Dotation gestellt werden.

Deputatmeffen find auch feine Stiftmeffen. In den meiften Pfarreien, wo Bruderschaften bestehen, bezieht der Geelforger von benfelben ein fires Deputat in Geld und zwar nicht für die gestifteten Bruderschaftsgottesdienste, sondern für die statutengemäßen und berkömmlichen gottesdienftlichen Bruderschafts-Functionen (Quatembermeffen, Processionen, Hauptfeste, Rosenkrange 2c.). Das Ministerium für Cultus und Unterricht hat in Entscheidung eines Recurses unterm 25. September 1896, 3. 22964, erklärt, folde Deputatmeffen können in der fraffion nicht in Ausgabe gestellt werden, weil fie nicht als Stiftmeffen im Ginne des Congruagesetzes gelten konnen, indem die Deputate nicht ausschlieflich für Meffen entrichtet werden, fondern vielmehr eine fize Dotation in Geld darstellen. hier ist also berfelbe fall, eine "Dotation sub modo". Nachdem fich aber mit Buhilfenahme ber alteren Bruderschafterechnungen in der Regel leicht nachweisen lafst, dass diese Deputate keine Dotation, fondern die urfprünglich vereinbarte Entlohnung für bestimmte gotte8= dienstliche Berrichtungen sind, und nachdem diese Deputatmeffen nicht ben Stiftmeffen gleichgehalten werden, fo milffen fie als Currentmeffen beziehungsweise Currentverrichtungen angesehen und die hiefur bestimmten Deputate als durchlaufende Poften weder in Ginnahme noch in Ausgabe verrechnet werden. Um beften ware es, die oft veralteten Stipendienbezuge für jährlich wiederkehrende Bruderschaftsgottesdienfte den jetigen Berhaltniffen gemäß Bu regulieren und fie nicht mehr unter dem Ramen fixer Deputate in Die Kaffionen aufzunehmen. Dies wird um fo leichter angeben, als berartige Bruderschaftsandachten thatfächlich vielfach nicht gestiftet find.

IV. (Sprache der Natur.) Der Grund für fo viele verderb= liche Irrthumer unferer Zeit liegt im Preisgeben ber natürlichen Ordnung. Weber Philosophie, noch Runft, noch praktifche Wiffenschaften nehmen geburend Rudficht auf die felbständige Stimme der Ratur. Man macht fich ein Berrbild ber Ratur und nach diesem werden die Grundfate eingerichtet. Beder hört querft auf die Erfindungen seines Beiftes und fucht dann diesen die natürlichen Bedurfniffe anzupaffen. In erfter Linie aber mufe bie Richtschnur gelten, welche die Ratur der Dinge und zumal der Beftand der menschlichen Ratur ausdriicflich zieht. Denn, wie das Sprichwort fagt, dauert das Naturwidrige, das Gewaltsame nicht. Die Natur bilbete für Die Staaten des Mittelalters den erften feften Balt. Darum waren fie fo bauerhaft und barum fannten fie nicht sociales Elend und bie heutigen focialen Fragen. Bei ber Corge für Erhaltung und Bohlftand ber ein= Beinen Stände blieb die Bejetgebung ftete ber Ratur treu und fonnte eben deshalb fo vieles ber perfönlichen Initiative überlaffen. heutzutage fucht man die Natur durch Phrafen zu erfetsen. Ift die eine abgenutt, fo fommt eine andere an die Reihe. Auf das fogenannte freie Ringen der Kräfte des Manchesterthums folgte die Phrase vom focialen Königthum, vom Ungebot und Rachfrage, von Berföhnung der Claffen u. a. Um wenigsten werden die Claffen der menschlichen Gefellschaft verföhnt, wenn fie verwifcht werden. Gie find in der menschlichen Matur begründet und treten um fo fchroffer auf, je mehr man fie zurückbrangen will. Bebe menschliche 65\*

Gesellschaft hat ihre Aristokratie, das heißt den leitenden Theil, mag er genannt werden wie er will, und ihre Stände je nach der Art der Beschäftigung im Bolke. Bon Natur ist immer die Bernunft die maßgebende Kraft. Die Stimme der Natur kann nie unterdrückt werden. Wohl aber

geht das Werk derer unter, welche diese Stimme nicht beachten.

Gegenwärtig hat handel und Gewerbe gegen die Stimme der Ratur im staatlichen Mechanismus die Oberhand. Die Folgen treten nur zu deutlich auf. Das, wovon das Land fo recht eigentlich zehrt, der Ackerban, geht langfam, aber ficher zu Grunde. Die Maffen werden an wenigen Bunkten angefammelt. Die Schwierigkeit der Ernährung wächst mit Riefenschritten. Hebergroße Geldansammlungen und nachte Urmut rücken sich immer näher auf den Leib. Die einzige Rettung des Staates wird im Militär, das ift in der Gewalt gesehen. Wird aber der Staat nur durch Zwang zusammen= gehalten, fo ift damit festgestellt, dass derfelbe den naturgemäßen Erfordernissen nicht entspricht. Denn was von Natur etwas ift, das ist dies von innen heraus nicht unter dem Ginflusse des Zwanges. Der Rampf gegen die reinste Capitalherrschaft ift ein durchaus naturgemäßer. Das Ueber= gewicht des Cavitals im Einflusse auf die staatliche Gesetzgebung ift etwas Widernatürliches. Pflicht der staatlichen Gesetzgebung ift es, die eigentlich und von Natur aus bedeutungsvollen Erwerbsquellen unbedingt an erster Stelle zu begünstigen. Dagegen muß vielerorts der Ackerbau durch die ihm auferlegten Laften vorzugsweife zur Entwicklung des blogen Sandelns beitragen. Die großen Massencentren sind fein Vortheil für einen Staat, wohl aber ein blühender, nicht leicht beweglicher Bauernstand. Interessant ift das Beispiel des Tyrannen Dionyfius von Sprakus. Er hielt den "Gift= baum der Borfe", das ift die reine Capitalansammlung für feinen Staat für verderblich und befahl deshalb einem folchen Sandelsmanne mit feinem Belde den Staat zu verlaffen. Ariftoteles fagt, es zieme fich für den Staat, bei der Ungleichheit der Jahre zur Ausgleichung der Lebensbedürfniffe gewisse Borrathskammern, einen Staatsschatz zu haben. Die moderne Staatsweisheit will feinen Staatsschatz. Dagegen follen lieber die einzelnen Capitaliften "die Güter der todten Sand" in ganz unfruchtbarer Weife ansammeln, um ftets den Staat zu beherrschen und die Gesetzgebung ihren Beldintereffen gemäß zu beeinfluffen.

Die Natur verlangt auch, dass ber Besitz Eigenthum sei, aber der Gebrauch solle der Gesammtheit zum Besten gereichen. Damit ist von vornherein der Communismus gerichtet. St. Thomas leitet mit Aristoteles
ganz mit Necht die Nothwendigkeit des Privateigenthums aus dem allgemeinen Besten ab. Diesem Besten soll auch die Frucht der Arbeit
dienen. Darüber bestimmt die freie Bernunst; und zwar die Bernunst des
Gesetzgebers sür die Bedürfnisse des Staates, die Bernunst des einzelnen
Besitzers sür die Bedürfnisse seiner Umgebung. Gerechtigkeit besteht da,
wenn der Arme ebenfalls vom Besitze des Neichen Bortheil hat. Grundlage und Maß dieser Gerechtigkeit ist einzig die freie Bernunst im Besitzer. Im Christenthum wird die freie vernünstige Verantwortlichkeit des
Einzelnen mit Nücksicht auf das Besolgen der Stimme der Natur durch

den Glauben und die Liebe gestärkt. Es ist ganz versehlt, die menschliche Natur mit nackten mechanischen Formen absweisen zu wollen. Die mensche liche Natur ist nun einmal nicht bloß Stoff. Die Vernunft ist die Wurzel der Freiheit; und so sind die Regeln und Schransen der Freiheit gegeben, damit die höchste Kraft im Menschen nicht sein Verderben werde durch Zügellosigkeit. (Vergl. Schneider, socialistische Staatsidee, Paderborn 1894, S. 55 ff., S. 94 ff.)

Bayern. P. Josef a Leon. O. Cap.

V. (St. Thomas und die heilige Schrift.) 3m papst= lichen Rundschreiben über das Studium der heiligen Schrift heißt es: "Bor allem mufs die heilige Schrift auf die gange theologische Wiffenschaft ihren Ginfluss ausiiben und gleichsam bie Geele berfelben fein; - ohne beftandiges Studium und ftete Anwendung der heiligen Bucher kann bie Theologie nicht recht und würdig behandelt werden. - Unfenntnis der beiligen Schrift ift Unkenntnis Chrifti felber". Bang befonders des Mqui= naten Lehre ift geschöpft aus den reichen Quellen der heiligen Schrift und lajst dieje auch verstehen und erklären. Der Papst stellt ihn als Muster auf gerade wegen feiner grundlichen Renntnis der beiligen Schrift und wegen seines weisen Gebrauches des geschriebenen Wortes Gottes in der theologischen Wiffenschaft. Diefer große Lehrer tommt nicht, Gottes Wort ju ersetzen, fondern ihm zu dienen. In den Klöftern feines Ordens war die heilige Schrift das tägliche Brot, gang nach dem Beifte bes heiligen Dominicus. Im Kerker an den Lirinfern fand der junge Aquinate, von feinen Angehörigen aller Freiheit beraubt, großen Troft bei der Erwägung der hochheiligen Schriften. Da er fpater als Lehrer auftrat, schien Die gange Schrift in fein Gedachtnis gefchrieben ju fein. Tag und Macht überdachte er Gottes Bort und flehte demuthig um Licht, die Tiefen der geoffenbarten Weisheit zu erfennen. Er erflarte feinen Buhörern faft bas gange Rene und einen großen Theil des Alten Teftamentes. Und noch im Schatten des Todes blieb Gottes Wort ihm ein troftliches Licht. Denn ausgestredt auf dem Sterbelager hielt er die tieffinnigften Betrachtungen über bas Hohelied. Dann fdwebte feine Geele empor zum himmlifden P. Jofef. Rerufalem.

VI. (Stellung der Fran.) Die Krau gehört in die Familie. Wie der hl. Thomas von Aquin (Polit. l. 1) fagt, ist das Weib geeignet für das Zeugen und sir alles, was damit zusammenhängt. Dasiir bestimmt es die Natur. Als der hauptsächlichere Theil hat der Mann die Fran zu leiten; es sei denn, dass Männer weibische Manieren und weibischen Charafter haben, was sedoch nur als Ausnahme betrachtet werden kann. Das Ehegesetz zieht dieser Leitung bestimmte (Vreuzen. Die Fran ist wohl frei (teine Sclavin) und hat demnach die Stellung des Verathers; aber ihr Berathen ist etwas Schwächliches. Die weichere weibliche Natur bringt es nämlich mit sich, dass die Fran sich schwelle ündert aus Furcht oder Jorn oder ähnlicher Leidenschaft. Zu ihrem Schmucke und ihrer Ehrbarkeit gehört es, gerne zu schweigen. Denn dies stammt aus der dem Weibe eigenen Schamhaftigkeit. Die Fran ist vor allem berusen, zuerst des Kindes Geist

und Herz zu bilden und zu erziehen. Sitte der Barbaren ist es, Frauen wie Knechte oder Sclaven arbeiten zu lassen und sie diesen gleichzustellen. Die Arbeit in der Haushaltung liegt der Frau von Natur ob; nicht die Arbeit in der Fabrik, im Kohlenbergwerk oder ähnliches. Noch weniger aber entspricht es der Natur, die Frau in allen bürgerlichen oder politischen Angelegenheiten dem Manne gleichstellen zu wollen, als ob kein natürlicher Unterschied zwischen beiden bestände.

P. Josef.

VII. (Sind Schulfinder verbflichtet, der vom Bijchofe angeordneten Religionsprüfung in der Kirche beizu= wohnen?) Anläselich der letzten bischöflichen Bifitation in der Stadt 2B. verfügte der radicale Ortsichulrath daselbst: 1. Die Schulkinder haben zum Empfange des hochwürdigsten Bischofes aus fanitätspolizeilichen Rüd= fichten nicht auszuziehen und Spalier zu bilden; 2. Die Schulhäufer feien aus diesem Anlasse nicht zu beflaggen; 3. Am Firmungstage sei den Schulfindern der vom Stadtpfarramte angefuchte Ferialtag nicht zu gewähren; am Tage der Religionsprüfung fei nur unter der Bedingung vom Schulunterrichte freizugeben, als weder Schüler noch Lehrer verhalten werden durfen, der besagten Briifung beizuwohnen. Etwaige Abfenzen der Schulkinder gelegentlich der bischöflichen Britfung seien von den Schulleitungen nicht zur Anzeige zu bringen oder werden vom Ortsschulrathe nicht als unberechtigte Berfäumnisse behandelt, da an einem vom Ortsschulrathe gewährten Ferialtag weder Lehrer noch Kinder zu einem Unterrichte gezwungen werden können, und zudem die Abhaltung des Religionsunterrichtes außerhalb der Schulräume gesetzlich nicht ftatthaft ift.

Entgegen der letztgenannten Berfügung gab nun der f. f. Bezirks= schulrath an die betreffenden Schulleitungen die Weifung, die Schüler durch die Lehrer der bischöflichen Religionsprüfung zuzuführen und alle etwaigen Absenzen hiebei zur Anzeige der Schulbehörde zu bringen. Gegen diese Anordnung erhob der Ortsschulrath in W. Broteft, da der f. f. Bezirksschulrath, ohne sich mit dem Ortsschulrathe ins Ginvernehmen gesetzt zu haben, gegen deffen Bestimmungen verfügt habe, und recurrierte zugleich an den k. k. Landesschulrath. Lepterer wies den Recurs des Ortsschulrathes sofort damit zurück, dass diesem in padagogischen Fragen, wie die vor= liegende, feine Competeng guftebe, indem der Wirkungsfreis des Ortsschulrathes sich nur über wirtschaftliche Angelegenheiten erstrecke. Doch der befagte Ortsichulrath gab fich auch mit diefer Erledigung nicht zufrieden. fondern wendete fich ans k. k. Unterrichts-Ministerium, welches die Berfügungen der Bezirks- und Landesschulbehörde bestätigte, und zugleich erklärte: Der hochwürdigste Bischof hat das Recht, Religionsübungen in der Kirche abzuhalten, und die Schulleitungen find ver= pflichtet, alle fatholifden Schüler diefen Brüfungen unter der Aufficht ihrer Lehrer zuzuführen.

VIII. (Sürsen akatholische Schüler dem katholischen Religionsunterrichte in der Schule beiwohnen?) Ansläfslich eines speciellen Falles, in welchem einer Schülerin ifraelitischer Confession über Ansuchen der Eltern von der Leitung der betreffenden

Schule im Einvernehmen mit dem Religonslehrer die — wenn auch nur passive — Theilnahme am katholischen Religionsunterrichte gestattet wurde, hat sich der Wiener Bezirksschulrath bestimmt gesunden, anzuordnen, dass dem Religionsunterrichte einer bestimmten Confession Angehörige anderer Confessionen nicht beiwohnen dürsen. Die Schulleitungen wurden angewiesen, darüber zu wachen, dass die Theilnahme an dem Religionsunterrichte einer bestimmten Confession auf die dieser Confession angehörigen

Schulfinder beschränft werbe.

IX. (Fit der Katechet dem Schulleiter coordiniert oder subordiniert?) Die Ministerial-Berordnung vom 14. Jänner 1878, 3. 12.682, sagt: "Die besondere Stellung dieser Religionslehrer (aus dem Seelsorgeclerus) bringt es jedoch mit sich, dass gegen dieselben die schulbehördliche Disciplinargewalt nicht in der Art angewendet werden könne, wie es gegenüber den von den Schulbehörden angestellten Lehrern gesetzlich vorgezeichnet ist. . . Es erscheint vielmehr wegen der besonderen Stellung dieser Religionslehrer geboten, das die Schulbehörden unmittelbar gegen dieselben erst dann vorgehen, wenn es nicht gelungen ist, von den sirchlichen Behörden, an welche sich in jedem einzelnen Falle zunächst zu wenden ist, die Abstellung wahrgenommener Unzusömmlichseiten oder den Bollzug der schulbehördlichen Beschlüsse zu erlangen." — Die Katecheten unterstehen also zunächst, wie es auch die Natur ihrer Stellung mit sich bringt, der kirchlichen Behörde.

X. (Sind die Marianischen Congregationen an den österreichischen Mittelschulen verboten?) Darüber sagt in einer vor kurzem erschienenen Broschüre der gelehrte P. Peter Bacher S. J., dass vom juridischen Gesichtspuntte, sowie von der Schulgesetzgebung aus entschieden kein Hindernis besteht und dass die Interpretation der ministeriellen Berordnung über die Bereine auf die Marianischen Congregationen ohne jeden Grund und ganz willtürlich ist. Denn die Marianischen Congregationen sind seine Vereine im Sinne des Gesetzs, sie sind auch nirgends ausdrücklich verboten und sind von pädagogisch ausgezeichnetem Werte.

Mit Recht hat der Katholifentag von St. Pölten am 24. October 1895 die Refolution gemacht: "Die Katholifenversammlung verlangt die Einsührung der in erziehlicher Hinsicht so wichtigen Marianischen Congregationen, da sie als rein religiöse Vereine nicht unter das Vereinsgesetz fallen."

Erwähnt sei noch, dass der bayerische Cultusminister von Landsmann trot allen Widerstrebens der Liberalen den Eintritt der Gynnuasiasten zu

den Marianischen Congregationen geftattet hat.

XI. (Was gehört stricte zur "lauretanischen Litanei?") In den Gebetbüchern sind nicht selten als Auhängsel an die "Lauretanische Litanei" mehrere Gebete angesihrt und in passender Weise sift surz angedeutet, dass für alle dieselben 300 Tage Ablass verliehen sei. Darüber ist nun Folgendes zu sagen:

1. Die "Lauretanische Litanei" fängt mit dem Kyrie an und endet mit dem dreimaligen Agnes Dei. Für dies Gebet allein ist ein Ablass von 300 Tagen, so oft man es reumüthig und andächtig verrichtet, verliehen. Wenn man es täglich verrichtet, ist unter Einhaltung der üblichen Bedingungen (Beicht, Communion und Kirchenbesuch) für die fünf Hauptfeste der Mutter Gottes: Unbesteckte Empfängnis, Geburt, Verstündigung, Mariä Lichtmess und Himmelsahrt, ein vollsommener Ablass verliehen (vergleiche Naccolta S. 273—275). Beim öffentlichen Gebrauch darf man außer dem im Rituale romanum stehenden Versitel "Ora pro nodis" und Oration "Concede" nichts weiter beisügen (S. R. C. 20. Nov. 1891); wenn aber in der ganzen Diöcese oder in einem größeren Theil derselben ein anderer Gebrauch besteht, soll der einzelne Priester demselben sich sügen, dis der Bischof anders verordnen wird (vgl. Priester-Conferenz-Vlatt der Diöcese Brigen, 3g. 1893, S. 140—145). Bezüglich des Ablasses bleibt es aber bei dem, was oben genüß der Naccolta gesagt wurde (vgl. Beringer, die Ablässe, XI. Aufl., S. 181.)

2. Das Sub tuum praesidium und das Salve Regina haben mit der lauretanischen Litanei blog das gemein, dass fie auch Gebete zu Ehren der seligsten Jungfrau Maria find. Conft find fie von ihr getrennt und mit eigenen Abläffen bereichert. Wenn man des Morgens das Salve Regina und des Abends das Sub tuum praesidium andächtig betet, um so die der allerseligsten Jungfrau und Mutter Gottes Maxia und den Heiligen zugefügten Unbilden irgendwie wieder gut zu machen und die Berehrung ihrer heiligen Bildniffe zu vertheidigen und zu befördern, find 100 Tage einmal im Tage und 7 Jahre und 7 Duadragenen an jedem Sonntag des Jahres Ablass verliehen. Ueberdies kann man, wenn man das Busund Altarsfacrament würdig empfängt und eine Zeit lang nach Meinung des Papstes betet, zweimal im Orte, an zwei frei zu wählenden Conntagen, an allen Gefttagen der allerfeligsten Jungfrau und am Gefte Aller Beiligen einen vollkommenen Ablass gewinnen. And in der Todesstunde tann man ihn gewinnen, wenn man diese Gebete in befagter Weise mahrend des Lebens verrichtet hat, beichtet und communiciert oder doch wenigstens reumüthigen Herzens ift (val. Raccolta, S. 209 211). Diefe Andachtsübung schreibt Beringer, wurde, wie das eigens hierüber im Jahre 1786 gedruckte Schriftchen "Fromme lebung zur Chre der allerseligsten Jungfrau Mutter Gottes Maria und aller Beiligen" fagt, hervorgerufen durch die damals gang augenfällige Bemühung der Hölle, die Lehre von der Berehrung der Mutter Gottes und der Heiligen zu untergraben, gegen ihre Berfon Gleichgiltigkeit und Berachtung, und gegen ihre Reliquien und Bilder Geringschätzung zu verbreiten. Diesem unfeligen Streben gegenüber verbanden sich in Deutschland viele katholische Laien, darunter manche aus den höchsten Ständen, gleichsam zum Schutze der heiligen Gottesmutter und der Beiligen gegen die Lafterungen und Beeinträchtigungen ihrer Ehre, und um sowohl ihnen, als Gott felbft, auf den diefe Schmach gurudfällt, für diefe Unbilden Abbitte und Gubne au leisten: endlich auch, um von ihm zu erflehen, dass die Anzahl der lauen Scheinkatholiken abnehme, die der mahren und entschiedenen Ratholiken da= gegen zunehme. Es dürfte wohl nur wenige einfache Andachtsübungen geben, mit denen monatlich zwei vollkommene Abläffe verbunden find, wie mit

dieser; da an viesen Orten alte Localbruderschaften bestehen, die im Versgleich mit den neueren Bereinen nur ein sehr spärliches Maß von Abslässen haben, so ließe sich, ohne Ausgaben für Erwirfung neuer Bersleihungen oder Einverleibungen, der sirchliche Gnadenschatz solcher Ortsbündnisse sehr einfach und ausgiebig dadurch erweitern, dass man den Mitgliedern den Nath ertheilte, das so besiebte Gegrüßet seiset du, Königin u. s. w. bei ihren Morgengebete von nun an in der eben ansgegebenen Meinung zu beten, und die wenigen Worte: Würdige mich u. s. w. beizufügen, und ebenso bei ihrem Abendgebete das Unter deinen Schutz u. s. w. in der gleichen Meinung zu sprechen (Veringer, Ublässe, XI. Aufl., S. 180). Leider muss man constatieren, dass im allgemeinen die Gewinnung dieser Ablässe den Gläubigen dadurch unmöglich gemacht wird, weil man in den Gebetbüchern die fraglichen (Vebete nicht mit den Versiesen zu schließen:

V. Dignare me laudare te, Virgo sacrata:

B. Da mihi virtutem contra hostes tuos.

V. Benedictus Deus in Sanctis suis;

R. Amen.

N. Würdige mich, dich zu loben, o geheiligte Jungfrau;

R. Gibt mir Kraft gegen deine Feinde.

X. (Bebenedeit sei Gott in seinen Heiligen;

R. Amen.

Diese Versitel wird man kaum in einem deutschen Webetbuche sinden, daher kann das Volk die vielen angeführten Ablässe dieser zwei Gebete

nicht gewinnen (vergl. Beringer, Abläffe, XI. Huft. E. 180).

3. Endlich wird zur "Lauretanischen Litanei" auch die Oration zu Shren des hl. Josef: Sanctissimae Genitrieis u s. w. angeführt. Das ist ganz sobenswert, aber sie ist weder ein Theil der sauretanischen Litanei, noch des Sub tuum praesidium.

Außerpfitsch (Tirol). Beter Alvera, Pfarrer.

XII. (Das in utero matris getauste Kind ist immer wiederum zu tausen.) An die Saera Poenitentiaria wurde die Anstrage gestellt, ob ein in utero matris getaustes Kind auch dann wiederum zu tausen sei, wenn man soust volle Sidyerheit habe, dass alles, was zur Gistigkeit nöthig ist, eingehalten wurde; doch die S. Poenitentiaria wies den Foll an die Concilien-Congregation. Diese hat nun am 16. März 1897 geantwortet: "Servetur decretum S. C. Concilii diei 12 Julii 1794". Dieses Decret sautet: "Si reserato materni uteri ostio, infans euius corpusculi nulla pars adhue in lucem prodivit, per siphunculum piaculari lavaero sub conditione suerit tinetus, postquam ille natus suerit, Baptismus erit sub conditione iterandus".—

XIII. (Verrechnung der Kosten für sechjorgliche Aushilse während der Intercalarzeit.) Rach einem Hoffanzlei-Deerete vom 29. Juli 1824, Z. 22.211 wäre für einen Aushilsspriester zum Beispiel für Conn- und Keiertage eine Remuneration zu

bemessen, welche aber den systemisierten Jahresgehalt von 200 fl. C.M. pro rata in keinem Falle überschreiten, aber auch demselben fast nie gleichstommen dürse. Mit Beziehung auf dieses Decret hat nun das k. k. Ministerium für Cultus und Unterricht mit dem Erlasse vom 21. Juni 1898, Z. 31176,97 entschieden, das die Substituierungskosten sür einen Hispriester nach Maßgabe der factischen Ausgaben, quittungsmößig belegt in der Intercalarrechnung zu verausgaben sind, und zwar im Hinblick auf das Gesetz vom 19. April 1885 ad maximum mit jenem Betrage, welcher der auf die fragliche Zeitperiode entsallenden Tangente der Hispriesterscussentation mit jährlichen 350 fl. entspricht. Darin haben sowohl die vom Provisor etwa beanspruchte Remuneration sür doppelt geleistete Seelssorgedienste, als auch die Kosten für die beschänften Aushilsen zur Abhaltung herkömmlicher zweiter Gottesdienste die Bededung zu sinden.

XIV. (Wann fallen die einer weltgeistlichen Körperschaft einverleibten Seelsorgestationen unter das Consgruageset vom Jahre 1885?) Der Berwaltungs = Gerichtshof beantwortet diese Frage anlässlich eines speciellen Falles in dem Ersennt-nisse vom 13. Mai 1897, Z. 2753 dahin, dass nach § 8 die Unwendsbarkeit des Gesetzes vom Jahre 1885 ausgeschlossen sei, wenn durch die competenten Behörden nachgewiesen ist, dass die Pfründe wirklich einer weltgeistlichen Körperschaft einverleibt ist und dass diese Körperschaft genügende Wittel besitzt, um die Congrua des mit der Versehung der inscorporierten Pfründe betrauten Geistlichen aus eigenem bestreiten zu können.

XV. (Zur Erlangung des Deficientengehaltes ist der Rachweis der danernden Leistungsunfähigkeit des Seelsorgers nothwendig.) P. Bernard wurde vom fürsterzbischöflichen Ordinariate in Wien im Jahre 1894 wegen Kränklichkeit von feiner Stelle als Cooperator in B. enthoben und wurde dann hausgeiftlicher im Rlofter du Sacre Coeur. Derfelbe beanspruchte nun die Uebernahme in den Ruhestand und die Unweisung des Deficientengehaltes vom Jahre 1894 auf Grund eines bezirtsärztlichen Zeugnisses, worin gesagt wird. dass derselbe an dronischem Rachen- und Bronchialkatarrh mit Irritation des Nervensustems leide und dass es daher angezeigt ware, wenn er durch langere Zeit von der auferen Seelforge enthoben und in den zeitlichen Deficientenstand übersetzt wurde. Dieses Unsuchen wurde aber zuletzt auch vom Berwaltungs-Gerichtshof mit Erkenntnis vom 15. Mai 1897, Bahl 2862 abgewiesen. Denn nach § 6 des Gesetzes vom 19. April 1885 erhalten ohne ihr Berschulden leiftungsunfähig gewordene Seelforger einen Ruhegehalt nach Schema II. Aus diesem Wortlaute erhellt, dass bie Leiftungsunfähigkeit als eine dauernde zu verstehen ift und bestätigt diefe Auffaffung auch die Normalverordnung vom 6. Juli 1785, nach welcher die ärztlichen Zeugnisse zur Erlangung der Deficienten-Benfion nur bann als hinlänglich anzusehen sind, wenn fie die ganzliche Unfähigkeit zu allen Seelforgsverrichtungen bezeugen. Nun hat aber der Beschwerdeführer weder felbst feinerzeit seine dauernde Leiftungsunfähigkeit behauptet, noch ift die= felbe durch das bezirksärztliche Zeugnis constatiert, welches vielmehr die Enthebung von den Functionen nur für die Dauer eines Jahres als nothswendig bezeichnet. Die Zuerkennung des Ruhegehaltes mußte daher ab-

gewiesen werden.

XVI. (Zaufmatriken sind bei Beurtheilung eines streitigen Seimatsrechtes teine beweiskräftigen Documente.) Die Gemeinde Reichenau wehrte sich gegen die Zuerkennung des Beimatsrechtes an Josefa Quell. Diefelbe beruht auf der Thatbestand= anuahme, dafs diefelbe die auffer der Che im Jahre 1876 zu Wien ge= borne Tochter der im Jahre 1869 mit dem nach Reichenau zuständigen Franz Forbs getrauten Elisabeth gebornen Fischer sei. Die Elisabeth Forbs hat dies selbst zugestanden; andererseits wurden ihr die Rechte der ehelichen Geburt nicht aberkannt; also folgte fie dem heimatsrechte ihres Baters. Die Gemeinde Reichenau machte nun geltend, dafs nach der allein maß= gebenden Eintragung in die Taufmatrik die Heimatswerberin eine uneheliche Tochter einer gewiffen Elifabeth Quell fei und daher auch, folange eine Menderung der Taufmatrit nicht durchgeführt, niemals als Tochter der Clifabeth Forbs behandelt werden fonne. Der Berwaltungs-Gerichtshof erflärte aber mit Erkenntnis vom 12. Mai 1897, 3. 2716 diefe Folgerung als unrichtig. Denn die Matrifen als öffentliche Urkunden vermogen keine anderen Thatfachen zu beweisen, als jene, zu deren Beurkundung fie fraft öffentlichen Rechtes bestimmt find. Aus dem Soffanglei - Decrete vom 13. Janner 1814 geht aber unzweifelhaft hervor, dafe in jenen Källen, wo ein Rind als unehelich geboren angegeben wird, die Richtigkeit bes angegebenen Ramens der Mutter nicht zu prüfen ift. Es fann daher ein als angeblich in der Matrit eingetragener Rame der Mutter niemals als ein Beweis für die Richtigkeit dieses Ramens dienen. Im Galle ber Sicherftellung des Beimaterechtes mufe daher die Richtigfeit des Ramens erforscht werden, welche Nachforschung obigen Thatbestand ergeben hat. XVII. (Gemeindenmlagen find bei jeder Bfründen=

fassion als Ausgabe einzustellen.) 3m Jahre 1895 ordnete die f. f. Statthalterei für Oberöfterreich im Auftrage bes f. f. Minifteriums an, dafs bei jenen Pfriinden, welche eine Congrun-Erganzung erhalten, Die Gemeindeumlagen bei der Faffion als Ausgabspoft zu entfallen hatten, da ja in Gemäßheit des § 72 des Gefetes vom 28. April 1864 die gefetliche Congrua ber Geelforger nicht geschmalert werden durfe, fobin Die Gemeinden von folden Bfrunden feine Umlagen einzuheben berechtiget waren. Da von vielen Gemeinden gegen diesen Wegfall Protest erhoben wurde, fo fam im Wege ber Landesgesetgebung eine Menderung des § 72 juftande, fo bafs nun zufolge Gefetzes vom 21. Mai 1898 der bezügliche Baffus lautet: Bon ben Gemeindeumlagen tonnen nicht getroffen werden: Geelforger bezüglich ihrer gefetzlichen Congrua unbeschadet des Rechtes des Landes und der Gemeinde von den nach § 2 des Gesetzes vom 19. April 1885 Bu fatierenden und ben birecten landesfürftlichen Steuern unterliegenden Einnahmen der Geelforger Bufchläge und Gemeindeumlagen vorzuschreiben und einzuheben. Hieraus ergibt fich, dafs die Seelforger vom 21. Mai d. 3. eine Befreiung von den Umlagen bei der Gemeinde nicht mehr beanspruchen, hingegen aber diese bei der fassion in Ausgabe ftellen können,

wodurch sich die Congrua-Erganzung entsprechend erhöht.

XVIII. (Manual-Stipendien entfallen beim Einsbekenntnis zur Bemessung der Personal-Einkommenssteuer.) Bunft 10 des Finanzministerial-Erlasses vom 30. December 1897. 3. 64549 sautet wörtlich:

"Aus § 206, Abjag 3 des P.-St.-G. ergibt sich, dass die Einnahmen aus Mejestipendien und Stolgebüren mit demselben Betrage für die Einkommensteuer-Vercchnung auzusehen sind, mit welchem sie im Sinne des § 3 des Geses vom 19. April 1885 zur Congrua-Ergänzung in Anrechnung gebracht werden. Auf die Dauer der Wirk amkeit des cirierten Gesetzes sind daher Bezüge dieser Art, welche für die Congrua-Ergänzung nicht in Anrechnung kommen, auch bei der Feststellung des steuerpsclichtigen Einkommens außer Verracht zu lassen."

Auf Grund dessen, so folgert die k. k. Finanz=Tirection in Linz laut einer an das bischöfliche Ordinariat Linz gerichteten Zuschrift vom 15. Mai 1898, Nr. 8801/II, werden jene Seelsorgsgeistlichen, welche im Genusse einer Congrua Ergänzung stehen, für die in die Congrua einsgerechneten Meskstipendien mit dem für die Congrua-Ergänzung angenommenen Betrage zu veranlagen sein; die Manualstipendien haben bei den oben bezeichneten Seelsorgsgeistlichen auf die Dauer des obcitierten Gesetzes sür die Personal-Cinkommensteuer-Beranlagung außer Betracht zu bleiben, weil sie sür die Congrua-Ergänzung nicht anzurechnen sind. Da eine prinzipielle verschiedene Behandlung der nicht im Genusse einer Congrua Ergänzung stehenden Seelsorgegeistlichen nicht gerechtsertiget wäre, wird auch hinsichtlich der letzteren in analoger Weise vorzugehen sein. Hiernach werden Manualmessen außer Betracht bleiben, Sinnahmen auß errichteten Messessiphendien (also Stiftungen) hingegen nach dem thatsächlichen Betrage einzubekennen, beziehungsweise in Besteuerung zu ziehen sein.

XIX. (Mit welchem Betrage sind die Stolgebüren bei der Personal= Einkommenstener einzubekennen?) Hierüber hat sich die k. k. Finanz-Direction Linz unterm 15. Mai 1898 Nr. 8801/II, nach Einvernehmen mit dem k. k. Finanz-Ministerium in solgender Weise ausgesprochen: Hinschtlich der Stolgebüren gelten für jene Geistlichen, welche im Genusse einer Congrua Ergänzung stehen, die Bestimmungen des § 202, Abs. 5 und des § 206, Abs. 3 des Personalsteuergesetzes, dass die Stolgebüren in dem für die Congrua-Ergänzung angenommenen Betrage einzubekennen und bei der Einschätzung anzurechnen sind. Jene Geistlichen hingegen, welche keine Congrua-Ergänzung beziehen, haben die thatsächlich bezogenen Stolgebüren einzubekennen.

XX. (Veitragspflicht einer Filialtirche zu Pfarrhofbaulichkeiten.) Zur Bestreitung der Kosten der Bauherstellungen an dem Pfarrhofe in Pehra wurde das Bermögen der Knowizer Filiase mit 16.440 fl. 44 fr. herangezogen. Dagegen beschwerte sich der Patron dieser Filiase, weil eine solche Heranziehung nach den kirchenrechtlichen Normen überhaupt nicht zulässig sei, die Kirche ihr Geld zur bevorstehenden Erweiterung als Pfarrkirche brauche, der Patron entgegen sei, und weil wenigstens die Verpflichtung zur Rückzahlung hätte ausgesprochen werden follen. Der Berwaltungs-Gerichtshof wies aber mit Erkenntnis vom 25. Juni 1897, 3. 3603 diese Beschwerde als unbegründet ab. Tenn fürs erfte ist die Verpflichtung der Filialtirche, der Mutterfirche auszuhelfen, unzweifelhaft und bezieht fich nach Hoffanzlei-Decret vom 20. November 1786 beziehungsweise 28. October 1791 auf alle Rothfälle und Bedürfnisse der Mutterfirche. Siezu gehört auch die Beitragspflicht zu Pfarrhofbautoften. Es ift daher nur consequent, wenn die Filialfirche, die subsidiar für die Rothfälle der Mutterfirche einzutreten hat, auch zu den Bfarrhofbaulichkeiten herangezogen wird. Nach den firchenrechtlichen Normen gehören Pfarr= gebäude zu den firchlichen Bebäuden und find ein Accessorium der Kirche, und finden daher auf diefelben auch alle Rormen, die fich auf Kirchen= herstellungen beziehen, Unwendung. Bur Berangiehung des Rirchenvermögens zu den Pfarrhofbaulichfeiten bedarf es sonach auch feiner Zustimmung des Patrones. Was den eigenen Bedarf der Filiale zu der in Aussicht stehenden Erweiterung zu einer Pfarrfirche betrifft, fo kann die Berpflichtung der für den Moment als nothwendig erkannten Beitragsleiftung nicht durch die Möglichkeit eines zufünftigen eigenen Bedarfes ausgeschloffen werden. Eine Restitutionspflicht endlich zwischen Mutterfirche und Gilialfirche in Bezug auf den Aufwand für nothwendige Bedürfnisse besteht nicht. der subsidiaren Unterstützungspflicht der Filialfirche gegenüber der Mutterfirche fann es fich nicht um die Bewährung eines Darlebens, fondern nur um einen definitiven Beitrag handeln.

Ling Dompropst Anton Pingger.

XXI. (Testamentszeugen und ihre Fertigung.) 58 wurde von jeher ernftlich angezweifelt, sowohl ob Priefter für andere ein Testament schreiben dürfen, als auch ob die Zeugen wirklich als "Zeugen des letzten Willens" fich fertigen follen und zur Gicherheit das letztere empfohlen. Die erfte Frage wurde schon mit Urtheil des oberften Gerichts hofes vom 13. November 1895, 3. 13.349 bejaht (vgl. diese Zeitschrift, 3g. 1896, S. 740). Ueber die andere Frage hat dasselbe Gericht in einem fveciellen Falle Folgendes entschieden: "Rach § 579 des allgemeinen burger= "lichen Gesetzbuches ift es nicht erforderlich, dass a) die Testamentszeugen "den Bufats bei ihrer Kertigung "Beuge des letten Willens" mit eigener "Band beifugen und fann weiters b) die Beftätigung des Teftators, bajs "das vorgelejene Schriftstild fein letter Wille fei, nicht blog ausbrücklich "durch Worte, fondern auch durch concludente Acte erfolgen. (Erkenntnis "des oberften Gerichtshofes vom 13. Juli 1897, 3. 8496)." Der Zweifel, ob ein Weltpriefter und Seelforger Teftamentszeuge fein darf, wenn das Testament Legate für seine Kirche oder Pfründe enthält, ist noch nie entschieden worden. Delama (De justitia et jure n. 92, not. 3) schreibt: "Praeterea si Sacerdos partes testis agat in dispositione, in qua "legatum relinquitur Ecclesiae, cuius Fabricae ipse praesit, legantum, ex supra dietis de testibus habilibus, in dubium forte "vocari posset." Die Mitglieder eines geiftlichen Ordens fonnen nur bei den privilegierten Teftamenten, nämlich auf Schiffahrten und in Orten, wo die Beft und ahnliche anftecende Ceuchen herrichen, giltige Beugen MIvera. eines Teftamentes fein.

XXII. (Finderlohn.) N. N. wollte sich nicht herbeilassen, den Finderlohn für sein von ihm verlorenes Einlagsbüchel einer Spar= und Borschusscasse zu entrichten, da dasselbe auf seinen Namen verschrieben und daher für andere wertlos sei. Der oberste Gerichtshof entschied aber mit Erstenntnis vom 2. Juni 1897, 3. 6544: "Das wenngleich auf einen bes "stimmten Namen lautende Einlagsbüchel einer Spar= und Borschusscasse "ist den Inhaberpapieren gleichzuachten. Der Finder desselben ist berechtigt, "den Finderlohn von der ganzen Einlagssumme zu sordern." Alverd.

XXIII. (Semper orate.) Dieser dringenden Mahnung unseres Beilandes kommt bekanntlich der vollkommene Jünger Chrifti gang besonders durch die Stokgebetlein nach, denn fie find ihm überall, zu jeder Zeit und bei jeder Beschäftigung möglich und erhalten am besten in ihm den Eifer und das heilige Liebesfeuer, sowie die Bereinigung mit Gott, in welcher ja die ganze Vollkommenheit besteht. Zu diesem Zwecke gibt es aber auch eine Art von Stofgebeten, welche unferen Beift noch viel leichter, viel inniger und viel anhaltender in gottgefälliger Andacht erhalten, als es vorübergebende, furze Gebetsformeln vermögen und die fich gang befonders für unsere freie Musezeit, bei einsamen Spaziergängen, sowie für die harte Brufungs- oder Versuchungszeit eignet: wir meinen das leise, für fich felbst Dahinflüftern befannter, heiliger Melodien, namentlich unferer üblichen, schönen, liturgischen Gesange, wie eines Agnus Dei, des Sanctus, Kyrie, Gloria 2c. Welch seraphische Gefühle der Anbetung, des Dankes, der innigsten Bitte und des Rlebens haben fie nicht im Gotteshause, an feier= lichen Tagen in unseren Priefterherzen für uns und für unser Bolt bervorgerufen. Diefelben Bediirfniffe hat aber ber Seelforger jeden Tag, jede Stunde; follte daher das wachgerufene Andenken diefer himmlischen Rlange und erhabensten Gebete nicht dieselben Gefühle bei uns und dieselben Gnadenschenkungen vor Gott hervorrufen? Nichts ist deshalb mehr als diefes einsame, aber freuden= und begeisterungsvolle, gesungene Gebet ge= eignet zu öfterer, innerer Gottesvereinigung, Gottesverehrung, und somit zu steter, freudiger Stimmung und zu himmlischem Bergensfrieden. Diefe geheimen Stofigefange im Brieftermund und Briefterherz, fie klingen wie ein irdisches Echo des ewigen Sanctus der Engel im himmlischen Jerusalem, von dem es ja heißt: Illa sedes Coelitum - Semper resultat laudibus, - Deumque Trinum et Unicum - Jugi canore praedicat. - Quare: Illi canentes jungimur: - Almae Sionis aemuli.

Bühl (Dber-Elsaß).

Abbé E. Meger.

XXIV. (Ein Mittel, das Breviergebet devote zu verrichten.) Um Geistessammlung und Andacht beim heiligen Offiscium zu erhalten, empsiehlt es sich, vor das Brevier auf dem Tisch oder dem Pult ein anmuthiges Bildchen sich vorzulegen, das man je nach der Feier wechseln kann. Der öftere Anblick des dargestellten heiligen Geheinmisses sammelt wiederum und erhebt den Geist und hält sern die so leicht vorskommenden Zerstreuungen. Probatum.

XXV. (Legitimation eines unchelichen, in Ungarn geborenen Kindes.) Bon den katholischen, in Wien getrauten Theleuten A. J. und K. J. geb. Z. war ein in F. in Ungarn im Sahre 1897 gebornes und in der dortigen Civilmatrik und bei Gelegenheit der heiligen Taufe auch in der Pfarre E. eingetragenes uneheliches Kind J. Z. beim Trauungs-Pfarramte in Wien zur Legitimation angemeldet worden. Wie war vorzugehen?

Das Trauungs-Pfarramt in Wien nahm mit den beiden Kindesseltern ein Protofoll auf in der hierorts üblichen Form vor zwei Zeugen und sandte dasselbe mit dem Trauungsscheine, in welchem in der Anmerkung mit Zahl und Datum das Ehecertificat des königlichen ungarischen Justizministeriums citiert war, an den Civilmatrikel-Führer in F. Auf dem gebürenfreien, mit 50 kr. ungarischer Stempelmarke versehenen Geburtsscheine war die Legitimation des Kindes in einer Nandglosse ersichtlich gemacht. Mit diesem Civil-Geburtsscheine wandte sich der Gesertigte an das katholische Pfarramt in F., welches den Tausschein des Kindes richtigskellte und ein katholisches Tauszeugnis sendete. Der Civil-Geburtsschein und der kirchliche Tausschein mussten jetzt ins Deutsche übersetzt und von einem beeideten Dolmetsch beglaubigt werden. Die Porto-, Stempel- und Beglaubigungssfosten betrugen sitr beide Scheine 6 fl. 30 kr.

Wien, Pfarre Altlerchenfeld. Rarl Krafa, Cooperator.

XXVI. (Rirchliches Begräbnis.) Bei einer Priefters Conferenz rühmte sich ein Confrater, dass er den Muth gehabt habe, einem Selbstmöder das kirchliche Begräbnis zu verweigern, und dass er geduldig alle Folgen, wie Katzenmusik zc., getragen habe und tadelte seinen Confrater, der einen Juden, dessen war, zum Bischof sendete, und erst dann das Begräbnis verweigerte, als dieser ihn beauftragte. Das neue Wiener Diöcesan-Rituale sagt diesbezüglich: Parochus vero in omnibus praefatis casibus semper prius recurrat ad Ordinarium (Rit. Vienn. tom. I. pag. 159.) Sollte sich in einer Pfarre der Fall ereignen, das bei einem nur protestantisch getrauten Mischepaare der katholische Theil ohne Versehen stirbt, so ist ihm als kautor haereseos das kirchliche Begräbnis nur dann zu versagen, wenn nach erstatteter Anzeige an den Ordinarius dies besohlen wird.

XXVII. (Werden alle Leichen beerdigt?) Abgesehen davon, dass leider manche die Berbreunung ihres Leichnams anordnen, kommen doch auch sonderbare Begräbnisplätze vor. Da bringt der Magistratsbiener eine Anweisung des Todtenbeschreibamtes der Stadt Wien, laut welcher der sechsmonatliche koetus der ledigen Theresia B. zu Unterrichtszwecken der Gerichtsklinik in W. zugewiesen wird. Schreiber diese kannte ein 58jähriges Fräulein, nicht größer als ein Meter. In ihrer bitteren Noth nahm sie das Angebot des Wiener anatomischen Institutes an. Selbes gab ihr 1000 fl., wenn sie ihren Leichnam testamentarisch zur Ausbewahrung in Spiritus vermacht. Isti ergo resurgant ex "spiritu".

XXVIII. (Der heil. Antonins und der Czar von Ruk (and.) Der beilige Antonius hat feine Berehrer nicht nur unter den Katholiken, felbst Andersgläubige haben großes Bertrauen auf feine Fürbitte. Der Raifer von Rufland begt eine gang besondere Berehrung gegen den "Beiligen der gangen Welt", wie Bapft Leo XIII. ihn fürzlich nannte. Ein Officier aus der Leibgarde des Czaren erzählte diesem von den großen Wundern, welche auf die Fürbitte des hl. Antonius täglich geschehen. Daraufhin wählte er den hl. Antonius zu seinem besonderen Schutyvatron und verschaffte sich sobald als möglich eine St. Antonius-Medaille, die er immer trägt. Zum heurigen neuen Jahre schickte der Czar ein Telegramm an den Superior des Antonius=Rlosters mit folgendem Inhalt: "Erlauben Gie mir, Ihnen und allen im St. Antonius-Kloster Wohnenden meine herzlichsten Glückwünsche darzubringen. Ich empfehle mich dem Schutze des heiligen Wunderthäters für das beginnende Jahr". Der Czar schickte bereits früher 1000 Franks zur Restaurierung der Antoniusfirche. Möge der Czar, so wünschen wir mit dem St. Franciscus = Glöcklein, welches obiges nach der Révue franciscaine berichtet, mit seinem Volke den verloren gegangenen katholischen Glauben durch die Fürbitte des Wunderthäters wiederfinden!

Freistadt. Professor Dr. Rerst gen 8.

XXIX. (Statistisches über die gemischten Chen in Brenfen.) Ueber die Zahl und das Religionsbekenntnis der daraus hervorgegangenen Rinder wird aus den Ergebniffen der letten Bolksgählung jetzt einiges mitgetheilt. Danach bestanden in Preußen am 2. December 278.434 Mischehen zwischen Katholifen und Protestanten. In 128.069 davon war der Mann evangelisch, in 150.365 katholisch. Von den 597.921 Kindern aus diesen Chen waren 332.947 evangelisch, 264.648 katholisch, der Rest gehörte aber anderen oder gar keinem Bekenntnisse an. Die Zahlen bestätigen die bekannte Thatsache, dass bei den Mischehen die katholische Kirche im Nachtheile ist. Rund 68.000 Kinder aus solchen Ehen waren mehr evangelisch, als katholisch. Leider find, fügt das "freiburger Pastoral=Blatt", dem wir obige Notizen entnehmen, hinzu, in dem überwiegend katholischen Süddeutschland die Verhältnisse nicht beffer. Eine genaue Statistik der übrigen Gebiete Deutschlands wurde das trübe Bild nur noch trüber machen. Dr. Rerftgen 8.

XXX. (Der Partezettel des Priesters.) Wenn überhaupt schon unschiestlich, so erregt der Partezettel des Priesters geradezu Nergernis, wenn man folgende zwei Punkte darauf erwähnt sindet. 1. Dass der Leib zur ewigen Ruhe bestattet werde — eine indirecte Leugnung der künftigen Auferstehung des Fleisches, denn no es ewige Ruhe gibt, kann es seine Auferstehung des Fleisches geben. 2. Das noch Bejchämendere aber ist häusig die Unterschrift: "Die tieftrauernden Hinterbliebenen." Wer hinterbleibt denn bei einem römisch-katholischen Priester? Wäre es nicht vielleicht schöner, meint das "Correspondenz-Blatt", dem wir das Vorstehende entnehmen, wenn der Dechant des betreffenden Decanates im Namen der Capitularen den Partezettel, wenn einer üblich ist, ausstellen würde?

XXXI. (Bur ungarischen Civilehe.) Dispensen vom Civil-Cheaufgebote find entweder bei den Bicegefpanen der Comitate ober bei den Bürgermeistern der königlichen Freiftädte einzuholen. Es ift alfo von Wichtigkeit, die Ramen der Comitate und deren Residenzen zu wissen. Wir geben nach amtlichen Duellen das Berzeichnis:

Comitat und Sits bes Vicegespan:

- 1. Abanj Torna, Kaschau (Kassa)
- 2. Alsó Fehér, Nagy Enyed
- 3. Arad, Arad
- Arva, Alsó Kubin
   Bács Bodrog, Zombor
- 6. Baranya, Pécs (Fünfkirchen)
- 7. Bars, Aranyos-Maróth
- 8. Békés, Gyula 9. Bereg, Beregszász
- 10. Besztercze Naszód, Besztercze
- 11. Bihar, Nagyvárad (Grosswardein)
- 12. Borsod, Miskolcz 13. Brassó, Brassó
- 14. Csanád, Maco
- 15. Csik, Csik Szereda
- 16. Csongrád, Scentes 17. Esztergom, Esztergom (Gran)
- 18. Fejer Fehér, Székesfehérvar
- (Stuhlweissenburg) 19. Fogaras, Fogaras
- 20. Gömör: Kis-Hout, Kimaszombat
- 21. Györ, Györ (Raab)
- 22. Hajdu, Debreczen 23. Háromszék, Sepsi Szt György 24. Heves, Eger (Erlau) 25. Hont, Ipolyság

- 26. Hunyad, Déva 27. Jász-Nagy-Kun-Szolnok, Szolnok
- 28. Kis Küküllö, Dicsö-Szt-Márton
- 29. Kolozs, Kolozsvár (Klausenburg)
- 30. Komárom, Komárom (Komorn)
- 31. Krasso-Szörény, Lugos

### Königliche Freistädte:

Arad, Budapest (Haupt- und Residenzstadt), Debreczin, Fiume, Raab, Kassa (Kaschau), Koloszvár (Klausenburg), Komárom (Komorn), Marosvásárhely, Pécs (Fünfkirchen), Pozsony (Pressburg), Selmecz und Bélabánya, Sopron, Szabadka, Szatmár-Németi, Széged, Székesfehervár (Stuhlweissenburg), Temesvar, Ujvidek (Neusatz), Zombor.

Comitat und Git bes Bicegespan : 32. Liptó, Liptó-Szt-Miklós

33. Mármaros, Mármaros-Sziget 34. Moson, Magyar-Ovár

35. Nagy-Küküllö, Segesvár

36. Nógrád, Balassa-Gyarmat 37. Nyitra, Nyitra (Neutra) 38. Pest-Pilis-Solt-Kis-Kun, Budapest

39. Pozsony, Pozsony (Pressburg)

40. Sáros, Eperjes

41. Somogy, Kaposvár 42. Sopron, Sopron

43. Szaboles, Nyiregyháza44. Szatmár, Nagy Károly45. Szeben, Nagy Szeben (Hermann-

stadt)

46. Szepes, Löcse (Leutschau)

47. Szilágy, Zilah

48. Szolnok Doboka, Deés

49. Temes, Temesvár 50. Tolna, Szegrard 51. Torda Aranyos, Torda 52. Torontál, Nagy-Becskerek

53. Trencsén, Trencsén 54. Turócz, Turócz-Szt-Márton 55. Udvarhely, Székely-Udvarhely

56. Ugocsa, Nagy Szöllös

57. Ung, Ungvártt 58. Vas, Szombathely 59. Veszprém, Veszprém 60. Zala, Zala Eperszeg

61. Zemplén, Sátoralja Ujhely

62. Zólyom, Beszterczebánya.

XXXII. (Die tatholische Hierarchie im Jahre 1897.) Nach der neuesten Gerarchia cattolica war der Stand ber katholischen Hierarchie Ende December 1897 folgender: 61 Cardinale, darunter zwei in petto; 9 Patriarchen; 7 der lateinischen und 4 der griechischen Riten. 842 Erzbischöfe und Bischöfe des lateinischen Ritus, wobei die durch die Cardinale besetzten Stilhle mitgezählt sind. 57 Erzbischöfe und Bischofe der prientalen Riten; 347 Titularbischöfe; 7 Bischöfe ohne Titel; 14 Bralaten des orientalischen Ritus mit bischöflichem Charafter; 14 Bralaten

Nullius Dioeceseos, darunter 1 Cardinal und 4 Bischöfe: Gesammt=

zahl aller firchlichen Würdenträger 1298.

Unbesetzt waren: 11 Cardinalstitel, 5 Patriarchate, 66 erzbischöf= liche Size, 4 Titel Nullius Dioeceseos. Gesammtzahl der vacanten Titel 86.

Der Zuwachs der katholischen Hierarchie unter dem Pontificate Leos XIII. ist enorm. Neu errichtet wurden 2 Patriarchatsitze, 13 Erzbisthümer, 17 Bisthümer zu Erzbisthümern erhoben, 97 Bisthümer, 2 Abteien Nullius, 2 apostolische Delegationen, 59 apostolische Bicariate, 76 apostolische Präsecturen neu errichtet. Gesammtzuwachs 218.

Dr. B. Rerftgens.

XXXIII. (Die passive Ussistenz bei Mischehen und Die Wiener Instruction von 1864.) Die betreffende Inftruction lautet in ihrer Sauptstelle dabin : "Wenn die Brautleute (verschiedener Confession) ungeachtet aller wiederholten Vorstellungen bei dem Entschlusse verharren, die Erziehung der Kinder in der fatholischen Religion nicht zuzusichern, so hat der Pfarrer ihnen mit Rube, aber ernstlich zu er= klären, dajs er eine Trauung ihrer Che nicht vornehmen könne, weil diefes gegen fein Gewiffen ware. Sollten fie erwidern, dafs fie deffen ungeachtet sich ehelichen wollen, so hat er, wenn alle Urfunden beigebracht find, wenn sonst fein Chehindernis im Wege steht und wenn die Braut in der Religion vollständig unterrichtet ift, die Berkundigungen vorzunehmen und ruhig abzuwarten, ob die Brautleute bei ihrem Entschlusse verharren werden. Collten die Brautleute mit Beiziehung zweier Zeugen zu ihm kommen, und von ihm fordern, dafs er ihre Erklärung gur Che eintrage, fo hat er in feinem Zimmer ruhig diese Erklärung anzuhören, der Braut aber nochmals mit Sanftmuth und Ernft zu bedeuten, dass er ihren Schritt fündhaft und vor Gott verantwortlich erklären und daber mifsbilligen müffe. Dann hat er den Ramen, den Stand und dergleichen der Brautleute ein= autragen. Die Rubrik "Copulans" ist, da feine Trauung vorgenommen wird, leer zu laffen. Der Pfarrer oder deffen Stellvertreter hat fich blok als Zeuge in der Rubrit der Beiftande mit diefen einzuschreiben und in der Anmerfung beizusetzen, dass diefe Brautleute am . . . Tage . . . Jahr fich zu ehelichen erklart haben. Wenn über diefe Erklarung ein Matritfchein gefordert wird, fo ift diefer nach folgendem Formular auszustellen: Ich Endesgefertigter bestätige, dass R. N. und R. N. nach vorbergegangener . . . Berfündigung am . . . . Tag, . . . in Gegenwart des M. N., Pfarrers gu R., und der beiden Zeugen Dt. Dt. und Dt. Dt. sich zu ehelichen erklärt

Die sogenannte passive Ussistenz ist ein trauriges Nothmittel; im Geiste des Erbarmens mit dem Schwachen geht man dis an die äußerste Grenze der Nachsicht und duldet das Schlimme, ohne es zu billigen, um das Schlimmer zu verhüten".

Hiemit ist von der competenten Auctorität Klarheit in eine Ansgelegenheit gebracht, bezüglich welcher in jüngster Zeit auch auf kathos-Lischer Seite eine merkwürdige Unklarheit zutage getreten ist. Es ist in ges wissen Umständen dem katholischen Pfarrer eines Brauttheiles er laubt, die passive Assistenz zu leisten, der unter dieser Assistenz abgegebene Eheconsens bewirkt eine giltige Ehe und die passive Assistenz ist keineswegs ein Ueberbleibsel des Josefinismus, sondern ein Nothbehelf in allen jenen Ländern, wo das tridentinische Decret "Tametsi" verkindigt worden ist, die verschiedenen christlichen Bekenntnissen angehörigen Brautleute jedoch die von der Kirche gesorderten Cautelen nicht versprechen wollen.

Soviel betreffs der quaestio juris. Die quaestio facti betreffend, mag es allerdings vorkommen, daß der die Consenserklärung entgegens nehmende Pfarrer die ihm in vorstehender Instruction gezogenen engen

Grenzen überschreitet.

XXXIV. (Einsendung von Messtipendien.) Für die Wiener Diöcese wurde von dem hochwürdigsten Cardinal und Ordinarius angeordnet, dass alle Priester der Diöcese die Messtipendien, welche im Lause des Jahres nicht persolviert werden konnten, jährlich im December an das hochw. f. e. Ordinariat einzusenden sind, welches die Persolvierung derselben durch Priester, welche sich dasiir gemeldet haben, veranlassen wird.

XXXV. (Stempelpflicht der Stener-Necurse.) In den Zahlungsanfträgen bei Stenervorschreibungen wird gewöhnlich bemerkt, daß gegen die Vorschreibung ein Recurs eingebracht werden könne. Solche Recurse gegen die Vorschreibung der Grund Hausclassen Hauszlasstener, dann der fünspercentigen Erwerd und Einkommensteuer sind nach Tarispost 44 q des Gebürengesetzes stempelpflichtig. Wenn es sich um einen Stenerbetrag unter 50 fl. handelt, hat der Recurs einen Stempel von 15 fr. zu tragen, wenn aber der Stenerbetrag 50 fl. überschreitet, so ist der Recurs mit einem 36 fr. Stempel zu versehen. Die Beilagen zu einem solchen Recurse sind gleichfalls stempelpflichtig und unterliegen nach Tarispost 20 des Gebürengesetzes einem Stempel von 15 fr. per Bogen. Riedling.

## Bemerkung der Redaction.

Im vorigen Hefte ist Seite 674 eine kurze Besprechung der Schrift "Die Keuschheitsibeen in ihrer geschichtlichen Entwickung und praktischen Besteutung" von Dr. Josef Müller enthalten, welche dem Werke großes Lob spender und unbedingt empsichlt. Nun liegt uns eine andere, sehr eingehende und gründsliche Besprechung der nämlichen Schrift vor, welche auf manche, mitunter wesentsliche Mängel derselben hinweist und mit den Worten schließt: "Das Buch ist lehrreich, ist recht interessant geschrieben, enthält manche geistreiche und tressende Urtheile und verräth eine bedeutende Literaurkenntnis; aber man kann nicht sagen: es ist die Frucht eines theologisch durchgebildeten, zur vollen Klarheit gereisten Geistes." Die Redaction der Luartalschrift sühlt sich verpstichtet, auch dieses letztere Urtheil zur Kenntnis ihrer Leser zu bringen.

#### Literarischer Anzeiger.

(Unter biefer Rubrif bringen wir, solange ber Raummangel andauert, Werte fleineren Umfanges oder wiederholte Auflagen größerer Werke zur Anzeige.)

1) Die Beiligung des Tages. Gebetbuchlein, enthaltend die wichtigften Gebete für das tägliche Leben. Zusammengestellt und bearbeitet von Johann Georg Gisebrecht, Pfarrer. Brizen 1898. Verlag der Buchhandlung des katholischepolitischen Pressdereines.

2) Das Buch des Lebens oder Berehrung des göttlichen Bergens Feju. Von J. Waldner S. J. Nach der 7. Auflage der Textausgabe vom Jahre 1788 bearbeitet und herausgegeben von Johann Jakob Hauser, Bsarrer. Paderborn 1898. Druck und Verlag der Bonisacius-Druckerei. Pfarrer.

(3. W. Schröder).

3) Rur Gines ift nothwendig! Andenken an die heilige Miffion von P. Cherubin Wiegnern O. F. M. Revelaer 1898. Verlag von Buton Berder. (Frz. Berder.)

4) Die driftliche Jungfrau in ihrem Gebet und Wandel. P. Josef Waldners Lehr- und Gebetbuch für driftliche Jungfrauen. Freiburg im

Breisgau 1898. Herder'sche Verlagshandlung.

5) 3m Shatten der Rirge. Chriftliche Unterhaltungen. Bon Em. Huch. Band IV. Der Erlös ist zum Besten der Missionsthätigkeit der Gesellschaft des Göttlichen Wortes bestimmt. 1898. Druck und Verlag der Missions-

druckerei Steyl, Heiligkreuz bei Neisse.

6) Die gnadenreiche Galbung des heiligen Geiftes in der fiebenfachen Beihe des Priefters. Gin Buchlein für Beihecandidaten und Gott dem heiligen Geiste dankbar geweiht. Herausgegeben von Johann Janssen, Briester der Gesellschaft des Göttlichen Wortes. 1898. Druck und Verlag der Miffionsbruckerei Steyl.

7) Leben des heiligen Martinus nebst Erwägungen und Gebetbuch von Martin Kiem O. S. B., Capitular von Muri-Gries. Briren 1898. Berlag

der Buchhandlung des katholisch-politischen Pressvereines.

8) **Der böhmische Streit.** Nachtlänge aus dem böhmischen Landtage. Bien 1898. Druck und Verlag der Buchdruckerei Ambros Opik, Wien und Warnsdorf.

9) Der Schüler des heiligen Geistes. Berhaltungs-Grundsätze nach der Firmung. Ein Firmungsandenken von Fischer, Beneficiat, München 1898.

Berlag der Lentner'schen Buchhandlung (E. Stahl ir.).

10) Der Cisterzienser = Orden mit besonderer Berücksichtigung **Deutschlands.** Nach neuern Historifern zur Feier der 800jährigen Grünsbung von Citauz beschrieben und allen Freunden des Ordens gewidmet. Bon P. Tezelin Halusa. Mit 25 Originalillustrationen M. Gladbach 1898. Druck und Berlag von A. Riffarth.

11) Predigten für die Sonntage und Hauptfeste des herrn nach den Episteln und Evangelien des Kirchenjahres. Bon Dr. J. Körber sen., München, Verlag von Rudolf Abt 1898.

12) Die driftlich-sociale Bartei und die Lehrerschaft. Ein Wort zur Aufklärung von Hans Bösbauer und Ferdinand Nenmez, städtischen Lehrer in Wien, 1898. Berlag der "Reichspost". Buchdruckerei Ambros Opit, Wien.

13) Katechismus des Ordens von der Bufe des heiligen Baters Franciscus. Eine Erklärung der heiligen Ordensregel nach der am 30. Mai 1883 herausgegebenen Constitution Leo XIII. in Fragen und Antworten. Neueste verbesserte Auslage. Herausgegeben von der Kedaction des St. Francisci-Glödlein. Innsbruck. Druck und Verlag von Felician Rauch.

14) Charitas-Berband für das tatholijde Deutschland. 1898. Berlag des Charitas-Berbandes für das katholische Deutschland. Geschäftstelle Freiburg i. B., Rheinstraße 62. Druck von Johann Bollmer in Freiburg i. B.

15) Sieben Künfte der driftlichen Frau. Frauen-Bortrage, gehalten in der Schottenfelderkirche in Wien vom 26. Februar bis 3. März 1898. Von P. Alois Schweikart S. J. Wien 1898. Berlag der Reichspost. Buchdruckerei Ambros Opig, Wien.

16) Heraus mit dem prattischen Christenthum. Drei Bredigten bes hochw. Herrn P. Beinrich Abel S. J., gehalten in ber Kirche gu St. Huguftin in Wien am 8., 9. und 10. April 1897. Wien. Berlag der "Reichspost". Buchdruckerei Ambros Opit, Wien.

17) Che und Chen! Chriftliches und modernes Familienleben. Drei Bortrage, gehalten für ben Berein der driftlichen Mutter in ber Altlerchenfelder Pfarrkirche in Wien. 1897. Bon P. Heinrich Abel S. J. Wien 1898. Berlag der "Reichspoft", Wien.

18) Jüdijche Richter. Judeneid. Kolnidre! Zeitgemäße Gedanken von Josef Deckert, Pfarrer in Wien. 1898. Berlag der "Reichspost".
19) Compendium der Biblijchen Hermeneutik. Bon Johann Mader, Prosessor der Theologie in Chur. Kaderborn, Druck und Verlag von Fer-

dinand Schöningh. 1898.

20) Das Studium und die Privatlecture. 17 Conferenzen, den Zöglingen des bijchöflichen Convictes zu Lugenburg, gehalten von Bern. Krier, Director. Bierte verbefferte und vermehrte Auflage. Freiburg i. B. Berder'iche Buchhandlung, 1898.

21) 2. Auflage. Florianns. Ergählung aus den erften Zeiten bes Chriftenthums. Bon Ferdinand Bohrer. Ling-Urjahr, 1898. Drud und Berlag

des katholischen Pressvereines.

22) Bon den hochwürdigen Ratecheten durfte fehr willfommen geheißen werden, die demnächst in Fel. Rauchs Buchhandlung in Innsbruck erscheinende Graftarung bes vom österreichischen Gesammtepistopat approbierten tleinen Ratedismus von Leonh. Wiedemanr, Brofeffor an der t. f. Lehrerinnenbildungsanftalt Junsbrud und Redacteur der "Ratholijden Bolfsichule". Mit oberhirtlicher Druckgenehmigung. Bur Gubscription ladet die Berlagshandlung ein; auch die Buchhandlungen nehmen Borausbestellungen an.

23) Im Berlage bes fath, Brefsvereines in Ling erichien: Um Mutterhergen oder: Unsere liebe Frau von Lourdes und ihre Gegner. Bon Dr. Johann Acterl, Chorherr des Stistes St. Florian. Approbiert vom bischöflichen Ordinariate in Linz. Zweite Auflage. Preis broschiert per Stud fl. 1.60, per Boft fl. 1.70; gebunden in Leinwand mit Goldittel 2 fl.,

per Post fl. 2.15.

## Kalender-Literatur.

Bis jest sind ber Redaction der Quartalschrift solgende Ralender pro

1899 augefommen:

Aitöttinger Liebfrauen-Kalender für bas fatholifde Bolf. Enthält ichone Erzählungen und hübsche Ilustrationen. Preis 40 Bf. = 24 fr., sammt

Rameruner Miffionstalender, herausgegeben von ber Rallotiner Stempel 31 fr. Congregation, zu beziehen durch das Missionshaus zu Limburg au der Lahn. Reichhaltig in Text und Junstration. Preis 50 Pf. = 35 fr. (incl. Stempel).

Ginfiedter Ratender und Bengigers Marientalender beibe bei

Benziger und Co. in Ginsiedeln; alte gute Befannte. In der Schmid'ichen Berlagsbuchhandlung in Augsburg erscheinen auch dieses Jahr wieder der Angsburger St. Jojejs-Ratender und ber Sausfreund (beide inet. Stempel 28 fr.)

## Pränumerations-Ginladung pro 1899.

Mit dem gegenwärtigen Hefte ist wiederum ein Jahrgang der "Theol.=prakt. Quartalschrift" vollendet und mit dem nächsten Heft beginnt ein neuer, der Zweiundsünfzigste.

Die Redaction erlaubt sich nun, zum Abonnement auf diesen Jahrgang freundlichst einzuladen. Sie will alle Kraft aufdieten, die Zeitschrift als ein wahrhaft wissenschaftliches und praktisches Organ zum Nugen des Clerus zu erhalten und hofft, das ihr dies mit Gottes Hilfe und Segen und der zahlreichen, gelehrten und ersfahrenen Mitarbeiter Unterstützung gelingen werde, wie es ihr disseher gelungen ist, gestützt auf diesen starken Doppelpfeiler, sie trotz so mancher Schwierigkeit auf der errungenen Höhe zu erhalten und die Abonnentenzahl zu vermehren. Auch in dem abgelausenen Jahre ist ganz conform der bisherigen Progression diese Zahl wiederum um mehrere Hunderte gestiegen.

Wir sagen für diesen reichen Segen Gott dem Herrn demüthig Dank und unseren bewährten Freunden und Mitarbeitern für ihre Hilfe herzliches Vergelt's Gott! Alle Abonn enten aber bitten wir der Zeitschrift treu zu bleiben und ihr neue Abnehmer zu gewinnen.

Man pränumeriert auf die Quartalschrift am einfachsten mittelst Postanweisung unter der Abresse: An die Redaction der Duartalschrift in Linz, Stifterstraße Nr. 7.

Die Redaction ist zugleich Administration und Expedition der Quartalschrift.

Auch die Postämter des Auslandes und alle Buchhand- lungen nehmen Bestellungen an.

Der **Preis** für den Jahrgang ist bei directer Zusendung der einzelnen Heste durch die Post von Seite der Redaction für die Herren Abnehmer 3 fl. 50 kr. ö. W. (7 Kronen) oder 7 Mark oder 8 Franks 75 Centimes oder  $1^3/4$  Tollar. Auch im Wege des Buchhandels kostet die Zeitschrift dasselbe.

Ergebenst zeichnet

## Die Redaction der theologisch-praktischen Anartalschrift.

Ling a. d. D., im September 1898.

Redactionsschluss 15. Sept. 1898 — ausgegeben 30. Sept. 1898.



## Inserate.

## Serder'ide Berlagshandlung, Areiburg, i.Br. — B. Gerder, Bien, I., Bollzeile 33.

Soeben find erschienen und durch alle Buchhandlungen zu beziehen:

Biblische Studien. Unter Mitwirkung von Prof. Dr. W. Fell, Prof. Dr. J. Felten, Prof. Dr. G. Hoberg, Prof. Dr. N. Peters, Prof. Dr. A. Schäfer, Prof. Dr. P. Vetter herausgegeben von Prof. Dr. N. Peters, Prof. Dr. A. Schäfer, Prof. Dr. P. Vetter herausgegeben von Prof. Dr. O. Bardenhewer.

III. Band, 3. Heft: Die sahidisch-koptische Uebersetzung des Buches Ecclesiasticus auf ihren wahren Wert für die Textkritik untersucht von Dr. N. Peters. gr. 8º. (XII u 70 S.) M. 2.30 = fl. 1.38

III. Band, 4. Heft: Der Prophet Amos nach dem Grundtexte erklärt von Dr. K. Hartung, gr. 8º. (VIII u, 170 S.) M. 4.60 = fl. 2.76.

III. Band vollständig (4 Hefte.) Mit Approbation des hochw. Capitelsvicariats Freidurg, (XXXVIII u. 476 S.) M. 12.50 = fl. 7.50.

Brandfelet, Sr., Ethif. 3u Cicero "Bon den Phidden" und Jum Gelösstündinn für jederemann verfast, gr. 8º. (XIV u. 184 S.) M. 3 = fl. 1.80.

Diese Schrift ist aus dem Verlage von G. On ist in Wiesbaden in unsern Commissiones verlag übergegangen.

verlag übergegangen. Brugie liturgifde Ertlärung ber heiligen Meffe. Für Schule und Chriften: lehre. Mit Approbation des hochw. Capitelsvicariats Freiburg. Ausgabe mit zwei Meisandachten. Siedzehnte Auflage. Mit einem Ttelbild. 32º. (124 S.) 20 Pf. = 12 fr.; geh. in Leder-Zmitation mit Rothichnitt 35 Pf. = 21 fr., in halbleinwand mit Goldtiel und

andagten. Stedzenkuitadon mit Arbhichatit 35 Pi. = 21 fr., in Hobetenkunt wir Goldtiel und gedruckener Muhichag 35 Pi. = 21 fr., in Hobeteinwand mit Goldtiel und gedruckenen Muhichag 35 Pi. = 21 fr., in Hobeteinwand mit Goldtiel und 32º. (60 S.) 12 Pf. = 7 fr.; geb. in Lederezmitation mit Volhichait: 10 Pf. = 12 fr., in Hobeteinwand mit gedrucken Umichag 20 Pf. = 12 fr.

Tallit, K. N., Die Gottesbraut. Behersigungen über die Jungfäusichfeit. Ueberseyt und vermehrt durch den Anhagung Kosserleben in der Weckt von Dr. J. Eder. Tritte Aufl. Mit Approbation des hochw. Existensigungen über die Jungfäusichfeit. Ueberseyt und vermehrt durch den Anhagung Kosserleben in der Weckt von Dr. J. Eder. Tritte Aufl. Mit Approbation des hochw. Existensigungen über der Verleit und vermehrt durch der Weckter von Kreuze. Kach dem Französichen Vielen Abeilagen. I. 1.80; geb. in Leinwand mit Volhichait M. 3.80 = fl. 2.28.

Te Lehre vom Kreuze. Kach dem Französichen Kösten Köster.

Te Lehre von Kreuze. Nach dem Französichen Köster Wistenschaften. Wie Approbation des hochw. Capitelvicariats Freiburg. 24º. 132 S. Terl.) 75 Pf. = 45 fr.; geb. in Leinwand mit Kothichaut M. 1. = 60 fr.; in Leinwand mit Goldichait M. 1.20 = 72 fr.

Dieber, Dr. Ch., Teitzben der katholischen Keligionssehre. Hir höhere Lebranstaten. Mit Approbation des hochw. Capitelsvicariats Freiburg. 12º.

11. Sittenlehre. Vierre verbeiserte Aufschaften. Hir höhere Lebranstaten. Wie flage. 12º. (VIII u. 384 S.) M. 2 = fl. 1.20; geb. in Leinwand M. 2.80 = fl. 1.85.

Pesch, Oh., S. J., Praelectiones dogmatica. Eine Lebranstand W. 2.80 = fl. 1.85.

Nit dem in Vorbereitung beschalischen IX. Bande wird das Werk algesehlossen sein. Mit dem in Vorbereitung beschallischen IX. Bande wird das Werk algesehlossen sein. Mit dem in Vorbereitung beschallischen IX. Bande wird das Werk algesehlossen sein. Mit dem in Vorbereitung beschallischen IX. Bande wird das Werk algesehlossen sein. Mit dem in Vorbereitung beschalten IX. Bande wird das Werk algesehlossen sein. Mit dem in Vorbereitung b

Laetitlae sanctae vom 8. September 1893 (alle brei über ben Marianifchen Rofentrang. (Separat-Ausgabe 80 Bf. = 48 fr.) Providentissimus Deus guber bas Indium ber heiligen Schrift) vom 18. November 1893. (Separat-Ausgabe 70 Bf. = 42 fr.)

Praeclara gratulationis (Senbidreiben an alle Fürsten und Boller ber Erbe über bie Ber-

ciniquing im Glauben) vom 20. Juni 1894. (Separat-Ausgabe 40 Pf. — 24 fr.) Jucunda semper expectatione (über ben Marianischen Rosentranz) vom 8. September 1894.

Satis cognitum über bie Ginheit ber Tirche) vom 29. Junt 1896 (Geparat-Ausgabe 80 Bf.

= 45 fr.) Erite Saumlung: 1878—1880. (AVI u. 200 S.) M. 2 — fl. 1.20. Zweite Saumlung: 1881—1885. (VI u. S. 201—390) M. 2 — fl. 1.20. Tritte Saumlung: 1888—1891 (15. Mai.) (236 S.) M. 2.10 — fl. 1.26. Früher find ericienen:

## Serder'ide Berlagsbandlung, Areiburg i. B. — B. Gerder, Bien I., Bollzeile 33.

Rundschreiben Seiner Heiligkeit des Papstes Leo XIII. an die Bischöfe, die Geistlickeit und das Bolf Italiens, erlassen am 5. August 1898. Officielle deutsche Nedersehung. gr. 8°. (16 S.) 80 Pf. = 18 kr.
Schochert, Dr., 211. I., Handbuch der katholischen Dogmatik. Lierter Band. Erste Abtheilung. Bon Dr. L. Ahberger. Mit Approbation des hochw. Capitelsvicariats Freiburg, gr. 8°. (XII u. 458 S.) M. 6 = st. 3.60; geb. in Halbstanz M. 7.75 = st. 4.65. Mit der in Borbereitung besindlichen zweiten Abtheilung des vierten Bandes, die nächstes Jahr erscheinen soll, wird das Wert abgeschlossen seinen Bestandtheil unserer Thenlogischen Philischef.

Nahr ericheinen soll, wird das Werk abgeschlossen sein. — Bildet einen Bestandtheil unserer "Theologischen Bibliotset."
Scherer, P. A. Benedictiner von Fiecht). Bibliothek sür Prediger. Herausgegeben im Verein mit mehreren Capitularen desselben Stiftes. Mit Approbation des hochw. Capitelsdicarials Freihurg, sowie der hochw. Ordinariate von Brigen. Pudweis, München-Freising, St. Bölten und Salzburg, und Erlaubinis der Ordenedvern. Ach Bände gx. 89.

Dritter Band: Die Sonntage des Kirche jahres. (III. Des Küngle Geslus erste Hälfte, von Sonntag vor dis sum zwölsten Sonventual desselben Stiftes. (748 S.) M. 7 = fl. 4.20; geb. in halbsranz M. 9 = fl. 5.40.

Strassburger theologische Studien. Herausgegeben von Dr. A. Ehrhard und Dr. E. Müller.

E. Müller.

III. Band, 1. Heft: Kaspar Schatzgeyer, ein Vorkämpfer der katholischen Kirche gegen Luther in Süddeutschland. Von Dr. N. Paulus Mit Approbation des hochw. Capitelsvicariats Freiburg. gr. 8°. (X u. 162 S.) M. 2.80 = fl. 1.68.

Colonici, P. A., S. J., Der Beruf des heiligen Mohfins. Schauspiel in drei Auflagen. Nach dem Fatilenischen dexabeitet von G. Fell S. J. Nur männliche Kollen. Zweite Auflage. 12°. (VIII n. 72 S.) M. 1 = 60 fr.

Valdungen. P. A., Die chriftliche Jungfrau in ihrem Gebet und Wandel. Zehre und Gebetduch für chriftliche Jungfrau in ihrem Gebet und Wandel. Zehre und Gebetduch für chriftliche Jungfrau in ihrem Gebet und Wandel. Zehre und Gebetduch für chriftliche Jungfrau in ihrem Gebet und Wandel. Zehre und Gebetduch zu zu 2000 p. 2.30. 1.60 = 96 fr.; geb M. 2 = fl. 1.20 und höher.

Velex, Dr. S., Guangelium und Arbeit. Apologeiiche Grovägungen über die wirtschaftlichen Segnungen der Lehre Kein. Mit Approbation des hochw. Capitalsvicarials Freiburg. gr. 8°. (VIII n. 210 S.) M. 2.50 = fl. 1.60.

Veifz, Fr. a. 217., O. Pr., Apologie des Christenthums. Mit Approbation des hochw. Capitalsvicarials Freiburg und Gutheigung der Ordensobern. 8°.

Führter (Schlußes) Band: Die Philosophie der Vollsommenheit. die Lehre von der höchten sittlichen Aufgade des Menichen. Zweite und dritte Auflage. (XX n. 954 S.) M. 6.50 = fl. 3.90; geb. in Halbfranz M. 8.80 = fl. 4.98.

Frührer find erhöhenen:

I. Band: Der ganze Menich, Handbuch der Ethit. Dritte Auflage. (XVI n.

I. Baub: Der gause Menich, Handbuch der Sthik. Dritte Auflage. (XVI u. 868 S.) M 6 = fl. 8.60; geb. 7.80 = fl. 4.68. II. Baud: Humanitat u.d. Humanismus. Philosophie und Culturgeichichte des Lösen. Dritte Auflage. (XVI und 1010 S.) M. 7 = fl. 4.20; geb. M. 8.80 = fl. 5.23.

= fl. 5.28.

III. Band (in zwei Theilen): Natur und Nebernatur. Geist und Leben des Ehristenthums. Dritte Auflage. (XXII u. 1284 S.) M. 9 = fl. 5.40; geb. in zwei Halftrarbänden M. 12.20 = fl. 7.82.

IV. Band in zwei Theilen): Sociale Frage und sociale Ordnung oder Handbuch der Gesellschre. Dritte Auflage. (XXX u. 1162 S.) M. 8 = fl. 4 80; geb. in zwei Halftrarbänden M. 11.20 = fl. 6.72.

Band IV zu bemselben Kreise auch separat u. d. X.;
Sociale Frage und sociale Ordnung oder Handbuch der Gesellschaftslehre.

#### Berlag von Franz Kircheim in Mainz.

Soeben erichien in meinem Berlage und ift burch alle Buchandlungen gu beziehen:

Stebt die +--

## Katholische Belletristif

auf der Höhe der Zeit?

Eine literarische Gewissensfrage von Veremundus.

--- Preis Mk. 1.— = fl. —.60. ---

Tiese Schrift — ein Wendenunkt für die katholische Besterristift — besontwortet, wie sich von ber Untertitel errathen läst, die Titesfrage in verneinendem Sinne. Sie ist von hochsactuessem Interesse und kein Autor noch irgend ein Leser besterristischer Zeitschriften und Werfe sollte sie ungelesen lassen. Die Kritit der vorf unbenen Komane und Kovellen ist icharf und einschieden und Rieles, wie z. B. die Statistst unseren Autoren, geradezu verdüssignen. Dieser Isterarische Rechaussellen und kannalische Geschlichen und Kovellen in das ein erfreulicher Beweis gelten, das das literarische künsten gestellt unter den Sentalische Ausgenährt erlassen, das das literarische künsten gestellt unter den Sentalische Ausgenährt erlassen unter den Sentalische Ausgenährt erlassen. lerische Bewusthfein unter ben Katholiken beutscher Bunge nicht erloschen ift.

## Neue Büdjer des dritten Ordens.

ののできるとのできるとのできるとのできるとのできるとのできるとのできるので

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* Soeben ift ericienen und burch alle Buchhanblungen zu beziehen:

## Schule der Frömmigkeit MAS für driftliche Mädchen

in turgen Betrachtungen für alle Tage bes Jahres nebft einem Gebetbuchlein von P. Bhit. Secbock, O. S. Fr. Wit fürsterzbiichoft. Approbation und Ertaubnis ber Ortensoberen, 160. IV und 470 Seiten, Mit 1 Stabsfrich und Farbentites. Preis broichiert 60 fr. M. 1.20; gebunden in geinwand Rothidmitt 80 fr. Wt. 1.60; Leinwand Golbichnitt 95 fr. - Mt. 1.75; Leber Rothschnitt ft. 1. -M. 1.90; Leber Golbidmitt fl. 1.15 - M. 2.20; Chagrin Golbidmitt fl. 1.35 M. 2.40.

Der burch bie Berausgabe bes weitberbreiteten "Goelstein ter gottgeweihten Jungfräulichfeit" bestebefaunte Mutor bietet mit biefem neuen Buchfein bem noch idutpflidtigen, jebod ber Reife entgegengebenben Mabden Belehrungen, "wie feine Taufunschuld bewahrt und feine Seele geheitigt werden folle fur ben Serrn, bamit es nicht wante, jondern ben Plad bes Seiles finde, wenn es am Scheidelwege anlangt". Den in einer einfachen, bem findlichen Auffassungevermögen angepassten Eprade geschriebenen täglichen Betrachtungen ift noch ein vollständiges Weberbüchtein beigegeben, bas ben Wert des Budleins noch erhöht und busielbe gu geftgeichenhen, Edjulprümten 2c. besonbers geeignet macht.

Verlag von Anton Pustet in Salzburg. 

## Verlagsanstalt Benziger & Co. A.-G. in Einsiedeln, Waldshut und Köln a/Rh.

## Religiöse Bücher für Kirche, Schule und Haus.

Grosse illustrierte Biblische Geschichte für das christliche Haus, dem katholischen volke zur Belehrung und Erbauung dargestellt von Wendelin Ambrosi, Priester der Diöcese Brixen. Mit bischöflicher Approbation. Mit 6 Chromolithographien und 250 Illustrationen. 1008 Seiten. 8°.

Preis: Gebunden: Rücken Schwarzes Leder, Decken Leinwand, mit Blind- und Gold-Mk. 9. - = fl. 5.40 pressung, Rothschnitt

Katholischer Hanskatechismus das ist gründlicher Unterricht von allem, was der und zu thuu hat, um in den Himmel zu kommen. Zugleich ein Christenlehrbuch für Religionslehrer und Seelsorger. Von **Dr. Hermann Rolfus**, Pfarrer. Zweite Auflage. Seiten, 8°, Mit 4 Farbendruckblättern, 34 Original-Einschaltbildern und andern Illustrationen. Mit Approbationen und Empfehlungen von 6 hochwürdigsten Kirchenfürsten,

Urtheile der Presse: Ein durchaus gediegenes Lehr- und Erbauungsbuch für christliche Familien; abgefasst in edler und doch volksthümlicher Vortragsweise, entgegenkommend dem Bedürfnisse der gebildeten wie der weniger unterrichteten Kreise, eingehend auf die zeitgemässen Einwendungen und Fragen in Glaube, Sitten und Gebräuchen. Kanzelstimmen, Würzburg.

Gebunden: Rücken Leder, Decken Leinwand, Gold- und Blindpress., Rothschnitt

Erklänung des heiligen Messonfers von dem ehrwürdigen P. Martin v. Cochem. Dritte Auflage. 416 Seiten. 8°. Mit Titelbild.

Eine gute und zwar eine recht gute Messerklarung, let die des ein watelgene Martin von Cochem, die nicht genug verbreitet werder kann. Die vorliegende Ausgabe ist bester Empfehlung würdig. "Prediger und Katechet" in Regensburg. Gebunden: Schwarz Leinwand mit Gold- und Blindpressung, Rothschnitt Mk. 1.60 = fl. —.90. Eine gute und zwar eine recht gute Messerklärung, ist die des ehrwürdigen Pater

Das Leben der allerseligsten Jungfrau Maria dem katholischen Volke dargestellt Von P. Beat Rohner, O. S. B. Pfarrer. Mit Approbationen und Empfehlungen von 30 Hochwürdigsten Kirchenfürsten Mit 28 Bildern von Josef Ritter von Führlich und fünf Vignetten. Zweite Auflage 512 Seiten. 80

Dieses Werk wird nicht nur bei dem Maria treu ergebenen katholischen Volke Beifall finden, sondern auch den HH. Seelsorgern gute Dienste leisten.

Gebunden: Schwarz Leinward mit Gold- und Reliefpressung, Rothschnitt
Mk. 2.50 = fl. 1.50.

Lebell des heiligell Josef, Nach dem Französischen des P. Champeau, bearbeitet von Konrad Sickinger, Pfatrer. Mit einem empfehlenden Schreiben des Hochw. Bischofs von Chur. Prachtwerk mit zwei Chromolithographien, 2 Phototypien und 144 Holzschnitten, 320 Seiten in Roth- und Schwarzdruck. Quartformat-Es ist ein Prachtwerk für Schule und Haus, für kathol, Männer-, Jünglings-, Ge.

sellen-Vereine. Wenn Hochzeits- und Eheleute an diese herrliche Hochzeitsgabe sich an. lehnen wollen, werden sie viel gute Kraft, Pflichttreue, Beständigkeit und Trost schöpfen-

Gebunden: Dunkelbraun Leinwand, reiche Goldpressung, Feingoldschnitt

Bollfilld oder gutgemeinte Worte an katholische Töchter von F. C. Baernreither. Approbiert und empfohlen vom Hochwürdigsten Bischof von Linz. Dritte Auflage. 280 Seiten in zweifarbigem Druck in kl. 80.

In der "Bonfilia" findet die katholische Tochter eine warme Freundin, eine liebevolle Rathgeberin und Trösterin, eine erfahrene Führerin. Sie will die Lectüre des Mädchens regeln, die schöne Gottesnatur ihm nahebringen, seine Kleidung, sein Reden, sein Benehmen, seine Beschäftigungen, sein ganzes Thun und Denken nach Gottes und der Gesellschaft Ansprüchen ordnen lielfen. Sie will ihm behilflich sein bei der Standeswahl und bei der Erfällung aller Pflichten, die jedes gute, christliche Haus der Jungfrau und Frau auferlegt.

Gebunden: Imitation Leder mit Feingoldschnitt

Verlagsanstalt Benziger & Co. A.-G. in Einsiedeln, Waldshut und Köln a/Rh.

## Für den Rosenkranz-Monat

halte ich nachstehenbe Bucher meines Berlages beftens empfohlen :

Maria, die Rosenkrangtonigin. Lehr: und Gebetbuch nach bem Sinne unseres Beiligen Waria, die Nosenkranzkönigin. Lehr- und Gebetbuch nach dem Sinne unsteres Zeiligen Baters Leo XIII. sir die Mitglieder der Kosenkranzderuberichaft und alse Gläubigen, nach aufhentischen Luellen von P. Kdil. Seedd d. O. S. fr. 676 S. mit sarbigen Titelbilde. 2. kurs. Mit f. e. Approdation. Vermehrt durch das neueste Diichinu des hl. Kosenkranzes. Preise: ged. Lennm. Rothschn. fl. 1.— M. 1.80; Leit wand Goldschn. fl. 1.15 = M. 2.20; Leder Kothschn. fl. 1.20 — M. 2.30; Leder Gotdschn. fl. 1.40 — M. 2.50; Chaptin Goldschn. fl. 1.55 — M. 2.80.

Das Buch behandelt in dwei Theiten "Waria, die Kosenkranzkönigin und das Keich ihrer Barmherzigseit", sowie "Die fünszehn heil. Rosenkranzkönigen und dies Keichten und bieder außerdem ein vollständiges Geberbuch mit besonderer Berückschungebeinmisse" und dietet außerdem ein vollständiges Geberbuch mit besonderer Berückschungebeinmissen auf die Mariensesse.

Tagzeiten zu Ehren ber allerseligsten Jungfrau und Mutter Gottes Maria. Drei Bändchen in 24° Format. Mit großem Druck. Breise: geb. dalbleber 75 fr. = M. 1.40; Beinw. Maxmorschu. 90 fr. = M. 1.60; Leber Rothschu. st. 1.10 = M. 1.90. Diese, zum leichteren Gebrauche in drei Bändchen gerseilte Ausgabe des mariantichen

Officiums wird nach wie vor als eine bevorzugte gelien; einzelne Theile werben nicht abgegeben.

Die heiligsten derzen Jesu und Maria, die Liebe und Wonne der beiligen Kirche. Von le. K. J. Ein Lehre und Gebetbuch mit fägl. Verrachtungen für die Wonate Wai und Juni. Herausgegeben von P. Kilibert See döck, O. S. Fr. 18. Auflage. 672 S. mit 2 Stahlstichen. Preise: geb. Leinw. Marmorichnitt 80 fr. — M. 1.60: Leinw. Nothschaitt 90 fr. — M. 1.60; Leinw. Gobbschnitt fl. 1.— M. 1.60: Leinw. Kobschnitt fl. 1.10 — M. 2—; Leder Gobbschnitt fl. 1.25 — M. 2 20. Vok Buch in zwei Teele gebietlt, enthält Verrachtungen für den Wonat Juni, dem heiligsten herzen zeht gebir geweißt. und Vetrachtungen für den Wonat Juni, dem besonders praktisch ift, neoft den derten gebeten und Andachen. Allen Verenzen zeht geber Jungfrau und des ganz der gebeiten Jungfrau und des göttlichen Hern Verenzens Zein befenst zu werfelbern.

Rosen und Kosenkräuze. Bon P. Phil. Seeböck, O. S. Fr. Anmuthsvolle Betrachtungen ber fünfzehn Geheimnisse des marianischen Bjalters, zum Gebrauche bei der fil. Messe und Communion. 132 S. mit den fünfzehn dildicken Darstellungen der Rosenkrauz geheimnisse und hübichem Farbendrucktiselbild. Preise: geb. Leinw. Rothschnitt 45 kr. = 90 Pf., Leinw. Goldschnitt 55 kr. = M. 1.10.

Bu beziehen burch alle Buchhandlungen und vom

Verlag von Anton Puffet in Salsburg.

## Buhon & Berker, Verlag, Kevelaer (Niederrhein.)

Soeben ift ericbienen und burch alle Buchhandlungen zu beziehen:

#### P. B. Mercter, S. J.

Der heilige Josef, Gemahl Maria, Mahrvater Desu. Schrift und Gradition. Theologiiche, moralifche und historiiche Erwägungen mit einem Entwurf von Betrachtungen und Lefungen. Autorisierte Alebersetzung von G. Pfett. Din tirchlicher Druckerlaubnis, Mit einem Etabl stich. gr. 8°. XII u. 424 C. Preis broich. M. 4. - = fl. 2.40, geb. in Calico M. 5.- = fl. 3.--.

Chatel, R., 2166, Aleine Abhandlung über die Berffreuungen Beim Gebet. Auszug aus der Theologie und Ascele. Antoriferte Ueberfenung von G. Plett. Mit fircht. Truckerlaubnis. 16°. 64 2. broich. 30 Pi. = 18 fr.

Wiesnern, P. Chernbin, O. Fr. M., Aur Gines ift nothwendig!
Undenten an die heitige Mission. Dit Gutheisung ber Troensobern und Approbation bes hochm. Generalvicariates zu Müniter. 16°. 139 E. und ein Titelbilb, gebunben 50 Bf. = 30 fr.

## Verlag von Franz Kircheim in Mainz.

Soeben erichienen in meinem Berlage und find durch alle Buchhandlungen au beziehen:

Heirreich, Dr. 3. 3., Lehrbuch ber fatholischen Dogmatik. Bearbeitet und herausgegeben von Dr. Philipp Huppert. Erster Halbband. Mit bischflicher Approbation. Leg. 8°. (XI u. 318 S.) Preis geheftet M. 5.— = [h. 8.— Der II. (Schlußs) Band ber Borfelungen bes berühnten Dogmatikeis, die sich neben ber selbstreichen bes berühnten Vogmatikeis, die sich neben ber leskingten mirb Fieru 1808 außesekulen barben gestlreiche Fassung und kurze Präcision ausseichnen mirb Fieru 1808 außesekulen werden.

felöstverständichen Correctheit des Juhaltes durch geistreiche Fassung und kuxe Practson auszeichnen, wird Ostern 1899 ausgegeben werden.
217üller, Dr. Josef, System der Philosophie. Enthaltend: Erkenntnistheorie, Logik und Metaphylik. — Philosophie. Enthaltend: Erkenntnistheorie, Logik und Metaphylik. — Philosophie. Enthaltend: und Religionsphilosophie. gr. 8°. (VII u. 572 S.) Preis geheftet M. 5 = st. 3; in eleg. Halbeitenband M. 6 = ft. 3.60.
27ürriberger, Dr. Aug. Jos., a. v. Prosessor aber fgl. Universität zu Bressau, zur Kirchengelchichte des XIX. Jahrhunderts. I. Papsthum und Airchenstau. 2. Abtheilung: Resorm, Revolution u. Keftauration unter Pius IX. (1847–1850). Mit Histophia. Approbation. gr. 8°. (XII u. 416 S.) Preis geheftet M. 5 = st. 3. 1897 erichien:

1. Notheitung: Bom Tode Pius VI. bis zum Regierungsantritt Pius IX. (1800—1846).
Mit bischöftlicher Approbation. gr. 8°. (X u. 259 S.) Preis gehestet M. 3 = st. 1.80.
Die Schlusabheitung des I. Bandes des Geiammutvertes, die das Wert "Papsthum und Kirchenstaut im 19. Jahrhundert" abschließt, erigeint Ansanzs 1899.
— -, (Die römische Synode v. J. 743), Synodus Romana habita a. S. Zacharia Papa in Basilica S. Petri anno Christi 748, Post Baronium Mansiumque novis codicum manuscriptorum sudsidiis edidit. A. J. N. gr. 8°. (21 S.) Preis gehestet 60 Pf. = 36 kr.
Wirtcestein, Alfred, Domprediger zu Würzburg, Die drisstliche Lehre vom Erdengut nach den Guongelien und avostolischen Schriften. Eine Grundlegung der christlichen Wirtschelere. Mit bischischer Approbation. 8°. (XIV u. 288 S.) Preis gehestet M. 3 = st. 1.80.
An Feinenband M. 4 = st. 2.40. In Leinenband M 4 = fl. 2.40.

Der hodwurdige Verfasser hat eine Zusammenfassung und gründliche Darstellung ber über bas Erdengut in den heiligen Schriften des neuen Bundes enthaltenen Lehren unternommen, die in dem Geisteskampfe unserer Tage über die Grundsätze der wirtschaftlichen und socialen

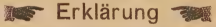
Frage ficherlich gerne und viel benutt werben wirb.

In neuer Auflage erschien soeben

Aippel, Gregorius. Die Schönheit der katholischen Kirche dargestellt in ihren äußeren Gebräuchen in und außer dem Gottesdienit site das Christenvolft. Neubearbeitet und herauß-gegeben von Heinrich Himioben, Domcapitular in Mainz. Met bischöflicher Abproba-tion. Dreinn bzwanzigste Anflage. gr. 80. (VIII u. 479 S.) Kreis gehefter M. 1.30 = 78 fr.; in Holbseberdand M. 2 = fl. 1.20. Kartiepreis: 12 Cremplare gehstet M. 12 = fl. 7.20, 12 Cremplare gebunten M. 18 = fl. 10.80.

#### Wichtige Novität!

Demnächst erscheint in Fel. Rauchs Buchhandlung in Innsbruck. zu beziehen durch alle Buchhandlungen:



des vom österreichischen Gesammtepiskopat approbierten

#### Kleinen Katechismus.

Zum Gebrauche für Katecheten bearbeitet von

Leonhard Wiedemayr,

Professor an der k. k. Lehrerinnen-Bildungsanstalt Innsbruck und Redacteur der "Katholischen Volksschule",

Mit fürstbischöflicher Druckgenehmigung.

Subscriptionen werden schon jetzt entgegengenommen von allen Buchhandlungen und von der Verlagshandlung.

#### Verlag von fel. Rauch's Buchhandlung in Innsbruck

## Beitschrift für katholische Cheologie. 3

Jährlich 4 Hefte. Preis 3 fl. öfterr. Währung = 6 Mark. Inhalt des soeben erschienenen dritten Heftes:

Abhandlungen. F. A. Jenner, Der 1. Theil bes Buches der Weisheit. S. 417
B. Dubr, Die Etappen bei der Aufbebung bes Jejuitenordens S. 432
M. Hofmann, Die Stellung der Kirche zum Bweikampf bis aum Concil von Trient S. 456
L. Fond, Bemerkungen zu den Alteften Rachrichten über das Mariengrad S. 481
Recenfianen. A. d. Walbew, Bitt., Danfund Beichegotresdienke (R. Nilles) S. 508.
—A. d'Avril, La Serdie et la Bulgarie arkfeitenpa (M. Koffer) S. 509.—Gabrié-

Augraphien. A. v. Maligew, Biffe, Dantsunb Beißegottesbiente (R. Riffes) S. 508.

— A. d'Avril, La Serbie et la Bulgarie chrétienne (N. Hoffer) S. 520.

— Gabriélovich, Éphèse ou Jérusalem (E. Hond) S. 521.

— C. Kirchberg, De votinatura etc. (H. Molbin) S. 526.

— E. Génicot, Theol, moralis (R. Bieberlad) S. 527.

— Pachtler-Duhr, Monumenta G. paedagogica (N. Kröß) S. 582.

— L. Lecestre, Lettres inédites de Napoléon I. (E. Midjael) ©. 537. — R. T. Ely, Social Aspects of Christianity (M. Bimmermann) ©. 541. — J. B. Terrien, La grâce et la gloire (K. Müller) © 544. — hippolythius Berte I. (K. Gitjlmahr) ©. 546. — Vigouroux, Las. Bible polyglotte ©. 558. — F. X. Wernz, Jus decretalium I. (K. Bieberlad) ©. 559.

— F. X. Wernz, Jus decretalium I. (3. Bieberlad) S. 559. Analekten. Zur Geschichte ber hl. Elisabeth (E. Michael) S. 565. — Pl. 182 und Salomos Rebe (A. A. Zenner) S. 588. — Anttiod, Kirchenjahr im 6. Jahrh. (3. Nilles) S. 589. — Zur Lucascatene bes Kiltetas (J. Stiglmahr) S. 593.

Kleinere Mittheilungen S. 594. Literarischer Anzeiger Rr. 75. S. 17\*

## Derder's GeVerlagshandlung, Freiburg i. Br. — B. Herder, Wien, I., Wollzeile 33.

Soeben beginnt in Lieferungen gu erscheinen und ist burch alle Buchandlungen gu begieben :

# Geschichte Koms und der Päpste

Mit besonderer Berücksichtigung von Cultur und Kunst

#### Kartmann Grisar S. J.

Erster Band: Kom beim Ausgang der antiken Welf. Rach den schriftlichen Quellen und den Monumenten. Mit vielen historischen Avbildungen und Blänen. Lex.-80.

Das gangs Werk wird sechs Sände umfassen. Der im Manuscript vollständig vorliegende erste Band gesangt in ca. 15 Lieferungen zur Ausgabe. Als Preis pra Lieferung M. 1.60. Th

Die soeben erschienene erfte Lieferung mit 15 Bilbern und einem in vier Farben gedruckten Plan von Rom, die classischen Monumente und die Kirchen aus der letzten Kaiserzeit enthaltend, ist in jeder Buchhandlung zur Ansicht erhältlich.

Nachstehender Auszug aus einem Breve Papst Lev XIII. an den Verfasser bezieht sich auf die italienische Uebersehung des vorliegenden ersten Bandes, die auf besondern Bunsch des Papstes vor dem deutschen Originale gedruckt wurde.

lassen, haden Bir mit großem Bohlgefallen entgegengenommen; nicht blog weil die Gade Deine lassen, haden Bir mit großem Bohlgefallen entgegengenommen; nicht blog weil die Gade Deine Ergebendeit gegen den Seilgen Seugt, sondern auch, weil in dem Berke jenes ernste und Ergebendeit gegen den Seilgen Eugl bedeugt, sondern auch, weil in dem Berke jenes ernste und Ergebendeit gegen dan hillorischer Bahrheit sich ausprägt, wie es unsere Zeiten bei solchen Argufichtige Streben nach hiltorischer Bahrheit sich ausprägt, wie es unsere Zeiten des solchen Argufen der hi. Kirche, beiten erfordern. Fahre also sort mit dem Verte dur Befriedigung und zum Außen der hl. Kirche, Geigenhändig.) Des PP. XIII.

Auch Se. Eminenz Carbinal Barocchi, Borsigender ber Carbinals Commission für historische Studien, beehrte den Berfasser mit einem sehr anerkennenden Schreiben und wünschte ihm Glud zu dieser "vortrefflichen Leiftung".

# Qu. Haslinger's Buchhandlung (J. Sachsperger) in LINZ a. d. D. (Special-Seschäft für katholische Theologie.)

| Für die kommenden Monate October, Novembe                | r und      |
|----------------------------------------------------------|------------|
| December gestatten wir uns folgende Predigtwerke und     |            |
| tische Schriften empfehlend namhaft zu machen:           |            |
| Ackermann J., Trost der armen Seelen. Mit kleinem, mit   | tlerem     |
| und grossem Druck. Verschiedene Ausgaben.                |            |
| Preise ca. fl. —.60 bis fl                               | . 2.—      |
| Ackermann P. Leopold, Der Priester-Rosenkranz ,          | 75         |
| Adler L. B., Ord. Praed., Betrachtungen über die         | And in the |
| 15 Rosenkranz-Geheimnisse                                | 40         |
| Bourdaloue, Adventpredigten                              | 1.80       |
| Bronchain P. Ludwig, Die Wunder des heiligen Rosen-      |            |
| kranzes                                                  | 90         |
| Coulin. Der Advent. Betrachtungen über die Geheim-       |            |
| nisse und Hauptwahrheiten der heiligen Religion          | .60        |
| Coulin, Die Weihnachtszeit                               | 60         |
| Dippel J., Das katholische Kirchenjahr. I Band. Weih-    |            |
| nachtskreis                                              | 3.24       |
| Dosenbach St., Der Monat November                        | 72         |
| Erpelding Nic., Der Rosenkranz. 31 Predigten             | 1.44       |
| Esser F. Th., Unserer lieben Frauen-Rosenkranz erklärt " | 2.16       |
| Frings M. J., Rosenkranzpredigten 1884 ,                 | 60         |
| Frings M. J., Predigten über die 15 Geheimnisse des      |            |
| heiligen Rosenkranzes 1886                               | 72         |
| Fühlrott, Der Allerseelentag. 7 Predigten "              | 48         |
| Gentelles, Kleiner Armen-Seelenmonat. Gebunden "         | 60         |
| Grabreden, Armenseelenpredigten und Grabschriften.       |            |
| Gesammelt von Mehler und Zollner                         | 2.70       |
| Grassl F. X., 12 Allerseelenpredigten "                  | 60         |
| Hammer Dr. Ph., Der Rosenkranz. Eine Fundgrube für       |            |
| Prediger. 3 Bände                                        | , 6.36     |
| Matschthaler, Predigten. IV. Bändchen. Die armen         |            |
| Seelen                                                   | 60         |
| Keller J. A., Armenseelengeschichten                     | , 1.35     |
| Keller J. A., Rosenkranzgeschichten                      | , 1.50     |
| Miasen, Die Auventkapene. Kanzelvortrage für die         |            |
| Adventsonntage, Weihnachten und Neujahr ,                | 60         |
| <b>Aroll J. K.</b> , Epheuranken. Allerseelenpredigten   | , 1.08     |
| Maurin M. J., Leben, Wirken und Leiden der gott-         |            |
| seligen Pauline Maria Jaricot, Stifterin des Ver-        |            |
| eines zur Verbreitung des lebendigen Rosenkranzes        | 1.50       |

| Die zwölf Monate des Jahres:                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| October, der Königin des heiligen Rosenkranzes                                                       |
| geweiht                                                                                              |
| November, dem Troste der armen Seelen geweiht "30                                                    |
| December oder Betrachtungen über die Geburt                                                          |
| Jesu Christi                                                                                         |
| Monsabré J. M. L., Kurze Betrachtungen zum Ge-                                                       |
| brauche beim heiligen Rosenkranzgebete , 1                                                           |
| Patiss G., Weihnachtspredigten                                                                       |
| Schmülling Th., Predigten für die Advents- und Weih-                                                 |
| nachtszeit                                                                                           |
| Seeboeck Ph., Maria, die Rosenkranzkönigin. Ein Lehr-                                                |
| und Gebetbuch                                                                                        |
| Untraut, Der Engel des Fegefeuers. Unterrichts- und<br>Gebetbüchlein für die Lebenden zum Troste der |
| im Herrn Entschlafenen. Gebunden fl90                                                                |
| Vieira, Rosenkranzpredigten, 3 Bände                                                                 |
| Walter J., Der heilige Rosenkranz , 7-40                                                             |
| Ausserdem empfehlen wir uns auch zu anderweitigen stets                                              |
| geschätzten Bestellungen auf dem Gebiete der katholischen                                            |
| Literatur, die infolge unseres reichhaltigen Lagers zumeist so-                                      |
| fort ihre Erledigung finden können. Auf Wunsch sind wir auch                                         |
| stets bereit, etwa gewünschte Werke zur Einsichtnahme zur                                            |
| Verfügung zu stellen.                                                                                |
|                                                                                                      |

## Commentar zum neuen Katechismus.

Kürzlich wurde in neuer Auflage ausgegeben und ist in der unterzeichneten Buchhandlung stets vorräthig:

## Praktisches Kandbuch für Katecheten

enthaltend den vom österr. Gesammt-Episcopat approbierten grossen Katechismus mit kurzen Wort- und Sach-Erklärungen von Dr. Franz Oberer, f. b. geistl. Rath, Spiritual im f. b. Clerikalseminare Graz. Vierte, nach dem neuen Katechismus umgearbeitete Auflage. I. Abtheilung fl. 2.—.

Soeben erscheint:

## Ausgewählte Werke von P. L. v. Hammerstein S. J.

Billige Volksausgabe in ca. 45 Lieferungen à ö. W. fl. —.18 = M. —.30.

Zur Subscription ladet höflichst ein

# Qu. Haslinger's Buchhandlung (J. Sachsperger)

in LINZ a.d.D.

= (Special-Geschäft für katholische Theologie.) =

## Neuer Perlag der Jos. Kösel'schen Buchhandlung in Kempten.

Bu beziehen burch alle Buchhanblungen bes In- und Muslandes.

Dibiot, Dr. Julius, **Ungetauft verstorbene Kinder.** Dogmatische Trostbriefe. Mit Erlaubis des Versassers ins Deutsche übertragen von G. Wantpach. Mit bischoff. Approbat. 8°. 56 S. Prels brosch. 70 Pf., in Leinw. geb. 1 M.

Das Original dieser geistvollen, dogmatischen Studie des Dekans der katholischen Theologiefakultät in Bille hat in Frankreich außerordentlich große Berbreitung gesunden und darf baher sicher auch hier auf lebhaftes Interesse für das Schriftchen gerechnet werden, das einen interessanten Beitrag zur Literatur uber eine vielumskrittene Frage bilder.

Biblifche Beifpiele gur Gnaden= und Saframenten=Lehre.

Bon Josef Michael Weber, Pjarrer. 16°. 61 S. (Gleichzeitig das 26. Bänbchen ber "Katech. Handbibliothet".) Preis broich. 50 Pf., in Leinwand gebunden 80 Pf.

Katechetischer Leitfaden für den biblischen Geschichts Muterricht. Bearbeitet von Johannes Siegel, Pfarrer und Religionslehrer in Beilburg. Erster Theil: Das alte Testament. Mit bijchöst. Approbation. 16°. VIII u. 344 S. (Gleichzeitig das 27. Bändchen der "Katech. Handbibliothet".) Preis brosch. M. 1.80, in Leinwand gebunden M. 2.10.

Zwei neue Bandogen unserer "Katech Handbibliothet", welche nach dem Urtheile von Fachmännern, ganz besonders tatholitigen Lehrern, denen der Unterricht in der biblischen Geschichte übertragen ift, als außeordentlich praktische Borbereitungs-Hilfsmittel empfohlen werden tönnen und namentlich jenen Lehrern gute Dienste Teinen werden, welche wegen Zeitmangels nicht sedsmals vor dem Unterrichte umfangreiche Werte zu ftubieren in der Lage sind.

#### Ulr. Moser's Buchhandlung (J. Meyerhoff) in Graz.

Soeben erschien in unserem Verlage :

Oberer, Dr. Franz. Praktisches Handbuch für Katecheten, enthaltend den vom österr. Gesammt-Episcopat approbirten "grossen Katechismus" mit kurzen Wort- und Sacherklärungen. Vierte, nach dem neuen Katechismus umgearbeitete Auflage. I. Abth. 8°, VIII und 520 Seiten. Preis 2 fl. pr. Post 2 fl. 15 kr.

Oberer's bewährtes Handbuch, welches sich in allen Diöcesen Eingang verschaft hat und schon in drei starken Auflagen verbreitet ist, enthält jetzt den grossen Katechismus vollinhaltlich und ist, da der mittlere und kleine Katechismus in den entsprechenden Fragen dem Wortlaute nach mit dem grossen vollständig übereinstimmt, nunmchr für alle drei Katechismen gleich verwendbar

gleich verwendbar. Vorliegende I. Abtheilung umfisst das erste bis dritte Hauptstück, die II. Schlussabtheilung wird an Umfang kleiner sein und soll in Bälde folgen.

Ferner erscheint gleichzeitig.

Griessi, Anton. Stoffvertheilung und Lehrpläne nach dem neuen Katechismus zunächst für die Diöcese Seckau. 54 Seiten. 8º. Preis 20 kr.

Der neue "Kleine Katechismus", welcher in unserem Commissions-Verlage erscheint, gelangt für das Schuljahr 1898/99 zur Einführung und machen wir speciell darauf aufmerksam, dass für die Diöcese Seckau nur die Grazer Ausgabe verwendet werden darf.